« Temps de notre liberté, temps de notre gravure »

Par Jonathan Aleksandrowicz

La fete de noo est traditionnellement qualifiée dans la liturgie de 1M 727
(Z’man ‘Héronténon) - que 'on peut traduire par « Temps de notre liberté ». Bien que
passée dans le langage religieux courant, cette expression demeure problématique.

e Au niveau terminologique, le terme M (‘Hérou?) surprend, puisquil ne
figure a aucun moment dans les chapitres consacrés a la sortie d’Egypte. Plus
encore, il semble méme ne pas étre présent de toute la Bible ! D’autres
termes pour exprimer «la liberté » sont en revanche utilisés dans d’autres

passages, notamment celui des regles relatives a 'Esclave Hébreu >y 72¥
(‘Eved Tvri).

e Au niveau conceptuel, I’écueil est double. D’abord avec 17 (Z'man) qui
renvoie a 'impermanence, laissant a penser que la liberté serait au mieux
conjoncturelle. Ensuite avec la liberté-méme, N7 (‘Héroni), qui s’apparente
a une vue de lesprit, puisque les enfants d’Israél passent de I’esclavage
égyptien a I'asservissement a Dieu. Quand bien méme le dominant a gagné
en éminence et n’est plus de chair et de sang, c’est-a-dire qu’il est plus haut et
plus loin, il exerce encore un pouvoir — et méme un pouvoir plus prononcé
puisqu’il a été capable d’arracher I'esclave a I'ancien maitre pour le placer
ensuite a son service. La servitude semble étre devenue absolue.

La libération des Enfants d’Israél et les regles de la libération du
"2y 72V (‘Eved Tvri), 'Esclave Hébreu

Outre celle des enfants d’Israél, le livre de ’Exode mentionne une autre
libération d’esclave, celle du °72y 72y (‘Eved Tvri), PEsclave Hébreu. Notons qu’il
s’agit de la premiére régle de droit commun a leur étre donnée apres le Décalogue'.

I serait loisible de comparer la situation du >12¥ 72V (‘Eved Tvri), I'Esclave
Hébreu, a celle des Enfants d’Israél. Nombre de commentateurs aiment 2 affirmer
que les événements de la Bible sont structurés par la halacha ; celle-ci s’imposant
aux Nations du monde. En effet, lorsqu’elles sont mises en scéne, notamment dans
la littérature midrashique, les Nations semblent soumises 2 la halacha’.

Sans méme devoir aller aussi loin, ne peut-on pas considérer les Enfants
d’Israél a proprement patler comme des Esclaves Hébreux ?

1 . N . o . N .
Il'y a bien des regles concernant la construction d’un autel, mais il s’agit de regles rituelles.

2 . ORI .. n s s sLr . . .
Elles apparaissent souvent comme des réalités intelligibles ayant une personnalité bien définie et identifiable.

1



Examinons donc ce qui est dit au début de Mishpatim :

« Si tu achetes un Esclave Hébreu, il servira six années ;
mais la septieme, il sortira libre w2 8Y (Yérsé
La’Hofshi), sans tien payer 030 ('Hinam) »’

Constatation évidente : la terminologie pour évoquer la libération n’est pas
celle que la liturgie a retenue pour la féte de noD. Point de M (‘Heérou) ici, mais
une double-qualification. *wdn? XY (Yétsé a’Hofshi), tout d’abord, qui dit « la sortie
libre/vers la liberté », et D17 ("Hinam), « sans tien payer », ensuite, qui semble a
premicre vue étre surabondant. Pour autant, Phypothese comparative n’est pas
nécessairement réfutée par la différence terminologique. C’est au contraire, cette
différence terminologique qui est réfutable !

Posons par parallélisme des formes que si la libération des Enfants d’Israél se
veut analogue a celle de ’Esclave Hébreu, alors leurs conditions d’esclavage doivent
elles aussi étre analogues.

L’Esclave Hébreu purge une peine dont la durée est prévue et qui n’excede
pas six années. 1l est relaxé la septicme. Reste qu’il peut choisir de ne pas sortir
libre, c’est-a-dire de rester au service de son maitre, comme le montre les versets
suivants :

« St Pesclave dit: J’aime mon maitre, ma femme et mes
enfants, je ne veux pas sortir libre *wdn R¥X X2 (Lo Etsé
"Hofshi) »*

Ici, 011 ("Hinam) « sans rien payer », n’apparait plus. Car I'Esclave Hébreu
ayant totalement purgé sa peine, il aurait da sortir aussitét. On comprend de la que
sa mise en esclavage dépend d’une dette (morale ou financiere, peu importe au
fond)” qu’il a contractée. 13, il avait fini de payer sa dette, il n’avait donc plus de
raison de conserver sa condition d’esclave. Il y a bien une continuité entre le fait de
sortir libre et le fait de ne plus rien avoir a payer.

La ressemblance avec les Enfants d’Israél est manifeste. I’esclavage égyptien
était prévu des la Genese, tout comme sa durée :

« Et 'Eternel dit a Abram: Sache que tes descendants
seront étrangers dans un pays qui ne sera point a eux ; ils
y seront asservis, et on les opprimera pendant quatre

* Exode, chapitre 21, verset 2. (Trad. Louis Segond)
4., .
Ibid., verset 5.
> Rappelons que dans de nombreuses langues, « dette » et « culpabilité » ont le méme sens.

2



cents ans. Mais je jugerai la nation a laquelle ils seront
asservis, et ensuite ils sortiront avec de grandes richesses
9373 W12 R (Yets'ou Bir'choush Gadol) »°

Si Ton veut faire I'analogie sur la durée prévue d’esclavage et la sortie
immédiate, alors il faut admettre que les quatre cents ans prévus pour les Enfants
d’Israél étaient bien révolus.

Remarquons que dans cette annonce, la sortie n’est a aucun moment dite
Wwon? libre. La fin du passage cité est méme trés problématique car le 2173 W72
(Bir'choush Gadol), « avec de grandes richesses », déroge au D7 ("Hinam), « sans rien
payer ».

Si comme nous 'avons supposé, le temps imparti a I’esclavage était révolu,
alors la sortie aurait da se faire les mains vides, tout comme celle de ’Esclave
Hébreu sortant de chez son maitre. La, non seulement les enfants d’Israél sortent
de I'esclavage, mais ils le font avec de grandes richesses !

Les Enfants d’Israél, des Esclaves Hébreux auxquels la justice est
déniée

Peut-étre que la différence de statut est a examiner non pas du coté de
'esclave, mais du c6té du maitre. Car dans le passage qui annonce ’esclavage des
Enfants d’Israél en Egypte, il est précisé :

« Mais je jugerai la nation a laquelle ils seront asservis, et
ensuite ils sortiront avec de grandes richesses %272 IRY?

N1y (Yets'on Bir'choush Gadol) »'

La sortie avec de grandes richesses semble donc étre liée au jugement divin.
Il y a jugement « et ensuite », du fait de ce jugement, il y a « sortie avec de grandes
richesses ».

En admettant que la sortie de l'esclavage est la seule conséquence du
jugement, le seul verdict, on peut en venir a penser que lesclavage était une
punition motivée par une dette des Enfants d’Israél ou d’Abram. Mais quelle que
soit la nature de cette dette, une fois celle-ci remboursée, la sortie de 'esclavage
devrai étre automatique, et ce, DI ("Hinan), sans rien payer !

Or, non seulement il y a paiement, mais celui-ci est fait a 'ancien esclave -
pas au maitre ou a la société - comme s’il avait purgé une peine trop importante ou
que les conditions de son esclavage avaient été trop violentes.

Cette these d'un esclavage excessivement dur est appuyée par les regles
relatives a ’Esclave Hébreu. Si son maitre lui fait violence, il est aussitot libérable :

® Genése, chapitre 15, versets 13 et 14. (Trad. Louis Segond).
’ Genese, chapitre 15, versets 13 et 14.



«S1 un homme frappe I'ceil de son esclave, homme ou
femme, et qu’il lui fasse perdre I'ceil, il le mettra en liberté
WO, pour prix de son ceil. Et §’il fait tomber une dent a
son esclave, homme ou femme, il le mettra en liberté
"W, pour prix de sa dent. »®

En ce sens, Pextréme violence du maitre égyptien — et ’Exode abonde en
passages décrivant 'apreté de Pesclavage — aurait di rendre libérables les Enfants
d’Israél avant le terme des quatre cents ans. ’annonce des quatre cents ans faite a
Abram plagait donc les Enfants d’Israél comme de potentielles victimes d’'un déni
de de justice. Ils sont des Esclaves Hébreux a la merci de leur maitre durant quatre
cents ans, et ce, quoi qu’il arrive. La violence ne les libere pas, elle aggrave les
conditions.

Au terme des quatre cents ans, ils sortent donc non seulement de ’esclavage
mais ils recouvrent rétroactivement leurs droits bafoués.

Parce qu’il a imposé un esclavage sanglant aux Enfants d’Israél auxquels le
moindre droit d’esclave était dénié, I’Egyptien, maitre des Esclaves Hébreux, doit
leur régler une dette. D’ou le jugement divin et la sortie avec de grandes richesses.

Mais le probleme reste entier. [’annonce faite a Abram pose la sortie des
enfants d’Israél avec de grandes richesses, mais pas de sortie vers la liberté. Les
regles du "2y 72V (Eved ‘Qvri), Pesclave hébreu, permettent de comprendre la
richesse des Enfants d’Israél en sortant d’Egypte, mais pas leur liberté. *wdn? Xy?
(Yeéts¢ La’Hofshi) et 01 ("Hinam) sont confondus en une seule question : celle du
jugement divin avec dette et rétribution, mais pas celle de la liberté | « Le temps de
notre liberté », MNMT VT (Z'man ‘Hérouténon) semble encore échapper a la
catégorisation.

Liberté et esclavage, relativité ou exclustvité ?

Peut-étre serait-il pertinent de tenter de définir les rapports entre liberté et
esclavage, au niveau juridique et au niveau philosophique.

Dans le Digeste, « recueil méthodique d'extraits des opinions et sentences des
juristes romains, réunis sur l'ordre de Pempereur Justinien »’, la liberté est définie
comme étant :

8 Exode, chapitre 21, versets 26 et 27.
? Extrait de la définition donnée par I'Encyclopédie Universalis http://www.universalis.fr/encyclopedie/digeste/

4


http://www.universalis.fr/encyclopedie/digeste/

« La faculté naturelle qui permet a chacun de faire ce qu’il
veut si ce n’est pas une chose interdite par la force et le
droit »!°

Alors que la servitude quant a elle :

« Résulte d’'une décision du droit des gens, en vertu de
laquelle une personne, contrairement a ordre naturel, est
soumise 2 la puissance d’un autre ».

Des définitions qui rappellent la situation du *2¥ 72¥ (‘Eved Tvri), 'Esclave
Hébreu.

Comme elle, la conception romaine de la liberté et de la servitude part d’un
principe simple : la liberté a un caractere naturel, essentiel. Pour ainsi dire, la
servitude lui est contingente, presque artificielle, résultant d’une décision juridique.
On pourrait presque dire que le simple fait de ne pas étre en servitude ou en
esclavage fait de nous des personnes libres. On peut alors comprendre le sens de la
liberté a la mesure des obstacles qui nous la limitent : 1a force et le droit. C’est dans
sa limite, voire dans sa privation que le sens de la liberté apparait. Pour ainsi dire, la
liberté ne s’apprécierait qua 'aune de l'esclavage.

« Le temps de notre liberté », 1M 127 (Z man ‘Hérouténon), va donc poser un
probleme évident. Dans la mesure ou nous sommes essentiellement libres, il n’y a
donc pas de temps A7 (£ man) pour notre liberté a noD. Car dans le cas contraire,
cela signifierait que le reste de 'année, nous sommes des esclaves et que la féte de
nod nous libere. En définitive, se considérer essentiellement et naturellement libres
dissout la libération de I’esclavage égyptien dans notre liberté actuelle.

Bien sur, 'on pourrait éviter ce probleme en mettant en relation le temps 127
(Z’man) avec le souvenir. Cest-a-dire que nous nous rappellerions que nous étions
esclaves en Egypte, que le Saint, béni soit-Il, nous a libérés et que, depuis, nous
sommes libres. En d’autres termes, que notre état naturel n’est que la résultante de
la libération d’Egypte. Et la Haggada semble aller dans ce sens.

Dans notre exil actuel, nous garderions espoir en disant que méme sous le
joug des Empires, nous avons la certitude d’étre un jour libérés, ainsi avec la
libération d’Egypte. Le souvenir de la libération d’Egypte préfigurerait la libération
a venir. La féte de MDD serait alors profondément eschatologique. Et certes, les
textes suivant cette thése foisonnent''. Cela expliquerait méme pourquoi NI
(‘Hérou?) liberté n’apparait pas lors de la sortie d’Egypte : son sens véritable serait
achevé aux Temps messianiques.

% Florentinus : Institutes L, 19 = Digeste, 1,5, 4
" Le dernier Rabbi de Loubavitch a souvent repris I'idée que la libération d’Egypte préfigure toutes les
libérations de I’histoire du peuple juif.



Néanmoins, accepter cette these cela ferait manquer tout le sens ontologique
du «temps de notre liberté » parce que demandant en définitive de rayer
Pexpérience de M (‘Heéroud) liberté de notre présent | Des lors, la féte ne serait
jamais au présent et le sens de MDD serait un passé toujours remis a lavenir.
Comment réactualiser année apres année un passé qui fuit vers I'avenir ?» On ne le
peut.

Peut-étre que pour également coincider avec le présent, faudrait-il voir la
liberté selon la définition de Hobbes.
Pour lui, ’homme libre est celui qui :

«N’est pas empéché de faire ce quil a la volonté de
faire. »'2

La levée de lesclavage égyptien serait bien Iimage de la liberté pour les
Enfants d’Israél.”

Mais, dans cette optique, ’'homme plus ou moins libre est identique a
’homme plus ou moins asservi. Ceci dépendant de l'intensité de I'obstacle et de
notre capacité a s’en accommoder. Servitude et liberté seraient alors deux réalités ne
faisant pas sens par elles-mémes mais par les obstacles matériels rencontrés par
'agent. En grossissant le trait, méme un esclave pourrait étre plus ou moins libre !
Cela conviendrait puisqu’ainsi notre liberté naturelle au cours de 'année ne serait en
fait que toute relative, et la féte de MOD apporterait un surcroit de place.

Reste qu’une telle conception ne cadre pas avec « le temps de notre liberté »,
NN 12T (£ man Hérouténou) car a oD, il est autant question de liberté que de sortie
d’Egypte !

Ne lis pas 080 (Mitsrayin) mais. ..

Affirmer qu’il soit autant question de liberté que de sortie d’Egypte peut
sembler redondant. Pourtant, lors de la premicre parole du Décalogue, besoin est
fait de le préciser :

«Je suis YHWH, ton Dieu, qui t’ai fait sortir de la terre
d’Egypte 2130 v (MéEErets Mitsrayim), de la maison
des esclaves 072y N°2an (MiBeth ‘Avadin). »i

Comment lire cette phrase? «La maison des esclaves» est-elle une
apposition a «la terre d’Egypte », telle que : la réalité de 'Egypte, c’est d’étre une

12 Léviathan, Chapitre 21 : « De la liberté ».

2 Reste gue chez Hobbes, la liberté n’est pas I'absence de privation de volonté mais des mouvements du corps
qui ne sont pas empéchés.

1 Exode, chapitre 20, verset 2.



maison d’esclaves ? Ou bien, «la terre d’Egypte » et « maison des esclaves » sont
deux réalités différentes, supposant ainsi quil y a et une sortie de la terre
d’Egypte et une sortie de la maison des esclaves ?

Le préfixe n exprimant la provenance semble bien indiquer qu’il faille
distinguer «la terre d’Egypte» de «la maison des esclaves»”. En reprenant
'analogie avec I'Esclave Hébreu, 12y 72V (‘Eved ‘Ivri), on pourrait concevoir que
pour les enfants d’Israél, la fin de Pesclavage vécu comme dette ne signifiat pas
nécessairement la sortie d’Egypte : vivre sur la terre d’Egypte, mais sans y étre
esclaves !

A lire le Décalogue, la sortie prioritaire est d’abord celle de la terre d’Egypte ;
étre libéré de la terre d’Egypte avec que d’étre libéré de la maison des esclaves !

Cela confirme I'impossibilité de soutenir que la liberté dont il est question
soit celle posée par le Digeste ou par Hobbes. Car la levée de I'esclavage, cet obstacle
aux mouvements et a la volonté, n’éclaire qu’une signification au mieux secondaire

de la liberté.

Par tradition kabbalistique et hassidique, le mot Q%10 (Mitsrayim), IEgypte,
est souvent lu DX (Métsarin), les limites. La sortie d’Egypte correspondant a une
sortie des limites, celles que la matérialité (et non matiere) peut nous assigner. Alors
nod devient la féte rappelant qu’il est temps de briser ses limites pour retrouver
quelque chose de I'intelligible.

Des échos s’en retrouvent par exemple chez le pocte mystique William
Blake :

« Si les portes de la perception étaient purifiées, chaque
chose apparaitrait 2 ’homme telle quelle est, Infinie. Car
’homme s’est fermé, jusqu’a ce qu’il apercoive toutes les
choses a travers les fentes étroites de sa caverne »'°

Ne lis pas M0 V2T (£ man ‘Hérouténon) mais. ..

Briser les limites auxquels nous avons été assignés, certes, mais s’en libérer,
tout comme les Enfants d’Israél I'auraient fait, parait étre une parodie, puisque ces
derniers sont passés de l'esclavage égyptien a I'asservissement a Dieu. Le
Décalogue et les regles de la Loi le rappellent. 037 17 (£ man ‘Hérouténon) devient
méme une expression dangereuse que pourrait railler Paul de Tarse. Il n’y aurait pas
libération de Pesprit ; pire ! il y aurait asservissement par la lettre.

 Une autre hypothése serait de lire le premier commandement et la répétition de n comme la correction d’un
lapsus. Sans doute cette hypothése psychanalytique serait-elle féconde, mais il faudrait admettre la possibilité
d’un lapsus divin, voire d’un divin lapsus. Faute de connaissances psychanalytiques, cette hypothese doit étre
abandonnée.

1% william Blake, «Le mariage du ciel et de I'enfer ». C'est nous qui soulignons.

7



Le Traité des Péres n’a pas négligé ce danger, puisquil a voulu relire
I'inscription dans la lettre produite dans les Tables de la loi :

« “[...] Et les Tables (de la loi) étaient 'ouvrage de Dieu,
et I’écriture était Pécriture de Dieu, gravée NG (‘Haroud)
sur les Tables”. Ne lis pas N7 (‘Haroud), gravée, mais
plutot N7 (‘Héroud), libre, car n’est libre que celui qui
s’adonne a I’étude de la Loi »'”

C’est en écrivant et en gravant la Loi que l'on se libere. I n’y a de libération
que dans le processus d’écriture et de gravure. Ainsi, derricre M (‘Hérouténou),
« notre liberté », se dissimule NI (‘Harouténon), notre gravure. M 127 (£ man
Heérouténou), «le temps de notre liberté », tient aussi de UMD T (Z'man
‘Hérouténon), « le temps de notre gravure ». Car la féte de nod (Pessa’h) rappelle qu’il
faut sans cesse revenir sur notre gravure, se graver encore, §ag-graver’*, pour ainsi
dire.

Remarquons que cette gravure se fait nnpd 9V (Y47 Hal.ow'ho?), « sur les
tables » et non NNy (Balox’ho), « dans les tables ». L’écriture et la gravure ont ici
une finalité dans le simple fait d’advenir, et pas dans 'empreinte, la trace, quelles
laissent sur la pierre. Etre libéré, ce n’est pas écrire et graver mais d’accepter de se
faire écrire et de se faire graver. Nul existentialisme, mais compréhension que notre
possibilité de venir a existence, c’est-a-dire notre liberté vis-a-vis de Dieu, nous est
donnée par Dieu lui-méme.

Cest quavant d’étre une pratique, avant méme de concerner I’étude, la
liberté est une condition ontologique qui n’est pas déterminée par les actes du sujet
et encore moins par son autodétermination. Cette forme de liberté consiste a
accepter que nul n’est souverain de soi-méme, que nul n’est sa propre origine. La
féte de Mo (Pessa’h) rappelle que Dieu nous fait cadeau de Iexistence. Etre libre,
C’est exister.

La liberté n’est donc pas une trace, car alors elle ne se conjuguerait qu’au
futur antérieur : «j’aurai été libre », telle la constatation d’une liberté que l'on
regarde extérieurement, a posteriori — donc une liberté déja perdue.

Non | La liberté continuellement se trace, s’écrit.

Sauf que AN T (Z'man Hérouténon) indique que nous ne sommes pas le
graveur ou « I’écriveur », mais que nous sommes P’écriture et la gravure.

Jonathan Hay Aleksandrowicz

7 Extrait de la Mishna 2, Chapitre 6, du Traité des Péres.
8 ce jeu de mot fort signifiant provient de « Disgrace du signe : essai sur Paul de Tarse » (Editions L’Age
d’Homme), écrit par René Lévy.



