
1 
 

« Temps de notre liberté, temps de notre gravure » 
Par Jonathan Aleksandrowicz 

 
       
 

La fête de פסח est traditionnellement qualifiée dans la liturgie de ּזמַן חֵרוּתֵנו 
(Z’man ‘Hérouténou) - que l’on peut traduire par « Temps de notre liberté ». Bien que 
passée dans le langage religieux courant, cette expression demeure problématique.  
 

 Au niveau terminologique, le terme חֵרוּת (‘Hérout) surprend, puisqu’il ne 
figure à aucun moment dans les chapitres consacrés à la sortie d’Egypte. Plus 
encore, il semble même ne pas être présent de toute la Bible ! D’autres 
termes pour exprimer « la liberté » sont en revanche utilisés dans d’autres 

passages, notamment celui des règles relatives à l’Esclave Hébreu עבד עברי 
(‘Eved ‘Ivri). 

 

 Au niveau conceptuel, l’écueil est double. D’abord avec זמן (Z’man) qui 
renvoie à l’impermanence, laissant à penser que la liberté serait au mieux 

conjoncturelle. Ensuite avec la liberté-même,  חֵרוּת (‘Hérout), qui s’apparente 
à une vue de l’esprit, puisque les enfants d’Israël passent de l’esclavage 
égyptien à l’asservissement à Dieu. Quand bien même le dominant a gagné 
en éminence et n’est plus de chair et de sang, c’est-à-dire qu’il est plus haut et 
plus loin, il exerce encore un pouvoir – et même un pouvoir plus prononcé 
puisqu’il a été capable d’arracher l’esclave à l’ancien maître pour le placer 
ensuite à son service. La servitude semble être devenue absolue. 

 

 

La libération des Enfants d’Israël et les règles de la libération du 

  l’Esclave Hébreu ,(Eved ‘Ivri‘) עבד עברי
 

Outre celle des enfants d’Israël, le livre de l’Exode mentionne une autre 

libération d’esclave, celle du עבד עברי (‘Eved ‘Ivri), l’Esclave Hébreu. Notons qu’il 
s’agit de la première règle de droit commun à leur être donnée après le Décalogue1.  

Il serait loisible de comparer la situation du עבד עברי (‘Eved ‘Ivri), l’Esclave 
Hébreu, à celle des Enfants d’Israël. Nombre de commentateurs aiment à affirmer 
que les événements de la Bible sont structurés par la halacha ; celle-ci s’imposant 
aux Nations du monde. En effet, lorsqu’elles sont mises en scène, notamment dans 
la littérature midrashique, les Nations semblent soumises à la halacha2.  

Sans même devoir aller aussi loin, ne peut-on pas considérer les Enfants 
d’Israël à proprement parler comme des Esclaves Hébreux ?  
                                                           
1
 Il y a bien des règles concernant la construction d’un autel, mais il s’agit de règles rituelles. 

2
 Elles apparaissent souvent comme des réalités intelligibles ayant une personnalité bien définie et identifiable. 



2 
 

 
Examinons donc ce qui est dit au début de Mishpatim : 

 
« Si tu achètes un Esclave Hébreu, il servira six années ; 

mais la septième, il sortira libre אצֵ יֵ  לַחָפשִי  (Yétsé 

La’Hofshi), sans rien payer  ָחִנם (’Hinam) »3 
  
   

Constatation évidente : la terminologie pour évoquer la libération n’est pas 

celle que la liturgie a retenue pour la fête de פסח. Point de חֵרוּת (‘Hérout) ici, mais 

une double-qualification. יצֵֵא לחפשי (Yétsé La’Hofshi), tout d’abord, qui dit « la sortie 

libre/vers la liberté », et ָחִנם (’Hinam), « sans rien payer », ensuite, qui semble à 
première vue être surabondant. Pour autant, l’hypothèse comparative n’est pas 
nécessairement réfutée par la différence terminologique. C’est au contraire, cette 
différence terminologique qui est réfutable !  
 

Posons par parallélisme des formes que si la libération des Enfants d’Israël se 
veut analogue à celle de l’Esclave Hébreu, alors leurs conditions d’esclavage doivent 
elles aussi être analogues.  

L’Esclave Hébreu purge une peine dont la durée est prévue et qui n’excède 
pas six années. Il est relaxé la septième. Reste qu’il peut choisir de ne pas sortir 
libre, c’est-à-dire de rester au service de son maître, comme le montre les versets 
suivants :   
 

« Si l’esclave dit: J’aime mon maître, ma femme et mes 

enfants, je ne veux pas sortir libre חפשי לא אצא  (Lo Etsé 
’Hofshi) »4 

 

Ici, ָחִנם (’Hinam) « sans rien payer », n’apparaît plus. Car l’Esclave Hébreu 
ayant totalement purgé sa peine, il aurait dû sortir aussitôt. On comprend de là que 
sa mise en esclavage dépend d’une dette (morale ou financière, peu importe au 
fond)5 qu’il a contractée. Là, il avait fini de payer sa dette, il n’avait donc plus de 
raison de conserver sa condition d’esclave. Il y a bien une continuité entre le fait de 
sortir libre et le fait de ne plus rien avoir à payer.  

La ressemblance avec les Enfants d’Israël est manifeste. L’esclavage égyptien 
était prévu dès la Genèse, tout comme sa durée : 
 

« Et l’Eternel dit à Abram: Sache que tes descendants 
seront étrangers dans un pays qui ne sera point à eux ; ils 
y seront asservis, et on les opprimera pendant quatre 

                                                           
3
 Exode, chapitre 21, verset 2. (Trad. Louis Segond) 

4
 Ibid., verset 5. 

5
 Rappelons que dans de nombreuses langues, « dette » et « culpabilité » ont le même sens. 



3 
 

cents ans. Mais je jugerai la nation à laquelle ils seront 
asservis, et ensuite ils sortiront avec de grandes richesses 

דוֹליצְֵאוּ בִרְכֻשׁ גָ   (Yets’ou Bir’choush Gadol) »6 
 
  Si l’on veut faire l’analogie sur la durée prévue d’esclavage et la sortie 
immédiate, alors il faut admettre que les quatre cents ans prévus pour les Enfants 
d’Israël étaient bien révolus.  

Remarquons que dans cette annonce, la sortie n’est à aucun moment dite 

 בִרְכֻשׁ גָדוֹל libre.  La fin du passage cité est même très problématique car le לחפשי

(Bir’choush Gadol), « avec de grandes richesses », déroge au  ָחִנם (’Hinam), « sans rien 
payer ».  

Si comme nous l’avons supposé, le temps imparti à l’esclavage était révolu, 
alors la sortie aurait dû se faire les mains vides, tout comme celle de l’Esclave 
Hébreu sortant de chez son maître. Là, non seulement les enfants d’Israël sortent 
de l’esclavage, mais ils le font avec de grandes richesses ! 
 

 
Les Enfants d’Israël, des Esclaves Hébreux auxquels la justice est 
déniée  
  

Peut-être que la différence de statut est à examiner non pas du côté de 
l’esclave, mais du côté du maître. Car dans le passage qui annonce l’esclavage des 
Enfants d’Israël en Egypte, il est précisé : 
 

« Mais je jugerai la nation à laquelle ils seront asservis, et 

ensuite ils sortiront avec de grandes richesses  ׁיצְֵאוּ בִרְכֻש

 7« (Yets’ou Bir’choush Gadol) גָדוֹל
 

La sortie avec de grandes richesses semble donc être liée au jugement divin. 
Il y a jugement « et ensuite », du fait de ce jugement, il y a « sortie avec de grandes 
richesses ». 
 En admettant que la sortie de l’esclavage est la seule conséquence du 
jugement, le seul verdict, on peut en venir à penser que l’esclavage était une 
punition motivée par une dette des Enfants d’Israël ou d’Abram. Mais quelle que 
soit la nature de cette dette, une fois celle-ci remboursée,  la sortie de l’esclavage 

devrai être automatique, et ce, ָחִנם (’Hinam), sans rien payer !  
Or, non seulement il y a paiement, mais celui-ci est fait à l’ancien esclave - 

pas au maître ou à la société - comme s’il avait purgé une peine trop importante ou 
que les conditions de son esclavage avaient été trop violentes. 
 Cette thèse d’un esclavage excessivement dur est appuyée par les règles 
relatives à l’Esclave Hébreu. Si son maître lui fait violence, il est aussitôt libérable : 
                                                           
6
 Genèse, chapitre 15, versets 13 et 14. (Trad. Louis Segond). 

7
 Genèse, chapitre 15, versets 13 et 14. 



4 
 

 
« Si un homme frappe l’œil de son esclave, homme ou 
femme, et qu’il lui fasse perdre l'œil, il le mettra en liberté 

 pour prix de son œil. Et s’il fait tomber une dent à ,לחפשי
son esclave, homme ou femme, il le mettra en liberté 

 pour prix de sa dent. »8 ,לחפשי
 

En ce sens, l’extrême violence du maître égyptien – et l’Exode abonde en 
passages décrivant l’âpreté de l’esclavage – aurait dû rendre libérables les Enfants 
d’Israël avant le terme des quatre cents ans. L’annonce des quatre cents ans faite à 
Abram plaçait donc les Enfants d’Israël comme de potentielles victimes d’un déni 
de de justice. Ils sont des Esclaves Hébreux à la merci de leur maître durant quatre 
cents ans, et ce, quoi qu’il arrive. La violence ne les libère pas, elle aggrave les 
conditions.  

Au terme des quatre cents ans, ils sortent donc non seulement de l’esclavage 
mais ils recouvrent rétroactivement leurs droits bafoués.  

Parce qu’il a imposé un esclavage sanglant aux Enfants d’Israël auxquels le 
moindre droit d’esclave était dénié, l’Egyptien, maître des Esclaves Hébreux, doit 
leur régler une dette. D’où le jugement divin et la sortie avec de grandes richesses. 
 

Mais le problème reste entier. L’annonce faite à Abram pose la sortie des 
enfants d’Israël avec de grandes richesses, mais pas de sortie vers la liberté. Les 

règles du עבד עברי (‘Eved ‘Ivri), l’esclave hébreu, permettent de comprendre la 

richesse des Enfants d’Israël en sortant d’Egypte, mais pas leur liberté. יצֵֵא לחפשי 

(Yétsé La’Hofshi) et ָחִנם (’Hinam) sont confondus en une seule question : celle du 
jugement divin avec dette et rétribution, mais pas celle de la liberté ! « Le temps de 

notre liberté », ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man ‘Hérouténou) semble encore échapper à la 
catégorisation. 
 

 

Liberté et esclavage, relativité ou exclusivité ? 
 

 Peut-être serait-il pertinent de tenter de définir les rapports entre liberté et 
esclavage, au niveau juridique et au niveau philosophique. 
 

Dans le Digeste, « recueil méthodique d'extraits des opinions et sentences des 
juristes romains, réunis sur l'ordre de l’empereur Justinien »9, la liberté est définie 
comme étant : 
   

                                                           
8
 Exode, chapitre 21, versets 26 et 27. 

9
 Extrait de la définition donnée par l’Encyclopédie Universalis http://www.universalis.fr/encyclopedie/digeste/  

http://www.universalis.fr/encyclopedie/digeste/


5 
 

« La faculté naturelle qui permet à chacun de faire ce qu’il 
veut si ce n’est pas une chose interdite par la force et le 
droit »10  

 
Alors que la servitude quant à elle : 

 
«  Résulte d’une décision du droit des gens, en vertu de 
laquelle une personne, contrairement à l’ordre naturel, est 
soumise à la puissance d’un autre ». 

 

Des définitions qui rappellent la situation du עבד עברי (‘Eved ‘Ivri), l’Esclave 
Hébreu. 

Comme elle, la conception romaine de la liberté et de la servitude part d’un 
principe simple : la liberté a un caractère naturel, essentiel. Pour ainsi dire, la 
servitude lui est contingente, presque artificielle, résultant d’une décision juridique. 
On pourrait presque dire que le simple fait de ne pas être en servitude ou en 
esclavage fait de nous des personnes libres. On peut alors comprendre le sens de la 
liberté à la mesure des obstacles qui nous la limitent : la force et le droit. C’est dans 
sa limite, voire dans sa privation que le sens de la liberté apparaît. Pour ainsi dire, la 
liberté ne s’apprécierait qu’à l’aune de l’esclavage. 
 

 « Le temps de notre liberté », ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man ‘Hérouténou), va donc poser un 
problème évident. Dans la mesure où nous sommes essentiellement libres, il n’y a 

donc pas de temps זמַן (Z’man) pour notre liberté à פסח. Car dans le cas contraire, 
cela signifierait que le reste de l’année, nous sommes des esclaves et que la fête de 

 nous libère. En définitive, se considérer essentiellement et naturellement libres פסח
dissout la libération de l’esclavage égyptien dans notre liberté actuelle.  
 

Bien sûr, l’on pourrait éviter ce problème en mettant en relation le temps זמַן 
(Z’man) avec le souvenir. C’est-à-dire que nous nous rappellerions que nous étions 
esclaves en Egypte, que le Saint, béni soit-Il, nous a libérés et que, depuis, nous 
sommes libres. En d’autres termes, que notre état naturel n’est que la résultante de 
la libération d’Egypte. Et la Haggada semble aller dans ce sens.  

Dans notre exil actuel, nous garderions espoir en disant que même sous le 
joug des Empires, nous avons la certitude d’être un jour libérés, ainsi avec la 
libération d’Egypte. Le souvenir de la libération d’Egypte préfigurerait la libération 

à venir. La fête de פסח serait alors profondément eschatologique. Et certes, les 

textes suivant cette thèse foisonnent11. Cela expliquerait même pourquoi חרות 
(‘Hérout) liberté n’apparaît pas lors de la sortie d’Egypte : son sens véritable serait 
achevé aux Temps messianiques. 

                                                           
10

 Florentinus : Institutes L, 19 = Digeste, 1, 5, 4 
11

 Le dernier Rabbi de Loubavitch a souvent repris l’idée que la libération d’Egypte préfigure toutes les 
libérations de l’histoire du peuple juif. 



6 
 

Néanmoins, accepter cette thèse cela ferait manquer tout le sens ontologique 
du « temps de notre liberté » parce que demandant en définitive de rayer 

l’expérience de חרות (‘Hérout) liberté de notre présent ! Dès lors, la fête ne serait 

jamais au présent et le sens de פסח serait un passé toujours remis à l’avenir. 
Comment réactualiser année après année un passé qui fuit vers l’avenir ? On ne le 
peut. 
 

Peut-être que pour également coïncider avec le présent, faudrait-il voir la 
liberté selon la définition de Hobbes.  

Pour lui, l’homme libre est celui qui : 
 

« N’est pas empêché de faire ce qu’il à la volonté de 
faire. »12  

 
La levée de l’esclavage égyptien serait bien l’image de la liberté pour les 

Enfants d’Israël.13 
Mais, dans cette optique, l’homme plus ou moins libre est identique à 

l’homme plus ou moins asservi. Ceci dépendant de l’intensité de l’obstacle et de 
notre capacité à s’en accommoder. Servitude et liberté seraient alors deux réalités ne 
faisant pas sens par elles-mêmes mais par les obstacles matériels rencontrés par 
l’agent. En grossissant le trait, même un esclave pourrait être plus ou moins libre ! 
Cela conviendrait puisqu’ainsi notre liberté naturelle au cours de l’année ne serait en 

fait que toute relative, et la fête de פסח apporterait un surcroît de place. 
Reste qu’une telle conception ne cadre pas avec « le temps de notre liberté », 

 il est autant question de liberté que de sortie ,פסח car à (Z’man ‘Hérouténou) זמַן חֵרוּתֵנוּ
d’Egypte ! 
 
 

Ne lis pas ִמִצְרַים (Mitsrayim) mais… 
 

Affirmer qu’il soit autant question de liberté que de sortie d’Egypte peut 
sembler redondant. Pourtant, lors de la première parole du Décalogue, besoin est 
fait de le préciser : 
 

« Je suis YHWH, ton Dieu, qui t’ai fait sortir de la terre 

d’Egypte ִמֵאֶרֶץ מִצְרַים (MéErets Mitsrayim), de la maison 

des esclaves מִבֵית עֲבָדִים (MiBeth ‘Avadim). »14 
 

Comment lire cette phrase ? « La maison des esclaves » est-elle une 
apposition à « la terre d’Egypte », telle que : la réalité de l’Egypte, c’est d’être une 
                                                           
12

 Léviathan, Chapitre 21 : « De la liberté ». 
13

 Reste que chez Hobbes, la liberté n’est pas l’absence de privation de volonté mais des mouvements du corps 
qui ne sont pas empêchés. 
14

 Exode, chapitre 20, verset 2. 



7 
 

maison d’esclaves ? Ou bien, « la terre d’Egypte » et « maison des esclaves » sont 
deux réalités différentes, supposant ainsi qu’il y a et une sortie de la terre 
d’Egypte et une sortie de la maison des esclaves ?  

Le préfixe מ exprimant la provenance semble bien indiquer qu’il faille 
distinguer « la terre d’Egypte » de « la maison des esclaves »15. En reprenant 

l’analogie avec l’Esclave Hébreu, עבד עברי (‘Eved ‘Ivri), on pourrait concevoir que 
pour les enfants d’Israël, la fin de l’esclavage vécu comme dette ne signifiât pas 
nécessairement la sortie d’Egypte : vivre sur la terre d’Egypte, mais sans y être 
esclaves ! 

A lire le Décalogue, la sortie prioritaire est d’abord celle de la terre d’Egypte ; 
être libéré de la terre d’Egypte avec que d’être libéré de la maison des esclaves !   

Cela confirme l’impossibilité de soutenir que la liberté dont il est question 
soit celle posée par le Digeste ou par Hobbes. Car la levée de l’esclavage, cet obstacle 
aux mouvements et à la volonté, n’éclaire qu’une signification au mieux secondaire 
de la liberté.  
 

Par tradition kabbalistique et hassidique, le mot ִמִצְרַים (Mitsrayim), l’Egypte, 

est souvent lu מֵצַרִים (Métsarim), les limites. La sortie d’Egypte correspondant à une 
sortie des limites, celles que la matérialité (et non matière) peut nous assigner. Alors 

 devient la fête rappelant qu’il est temps de briser ses limites pour retrouver פסח
quelque chose de l’intelligible.  

Des échos s’en retrouvent par exemple chez le poète mystique William 
Blake : 
 

« Si les portes de la perception étaient purifiées, chaque 
chose apparaîtrait à l’homme telle qu’elle est, Infinie. Car 
l’homme s’est fermé, jusqu’à ce qu’il aperçoive toutes les 
choses à travers les fentes étroites de sa caverne »16 

 
 

Ne lis pas ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man ‘Hérouténou) mais… 
 

 Briser les limites auxquels nous avons été assignés, certes, mais s’en libérer, 
tout comme les Enfants d’Israël l’auraient fait, paraît être une parodie, puisque ces 
derniers sont passés de l’esclavage égyptien à l’asservissement à Dieu.  Le 

Décalogue et les règles de la Loi le rappellent.  ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man ‘Hérouténou) devient 
même une expression dangereuse que pourrait railler Paul de Tarse. Il n’y aurait pas 
libération de l’esprit ; pire ! il y aurait asservissement par la lettre.  
 

                                                           
15

 Une autre hypothèse serait de lire le premier commandement et la répétition de מ comme la correction d’un 
lapsus. Sans doute cette hypothèse psychanalytique serait-elle féconde, mais il faudrait admettre la possibilité 
d’un lapsus divin, voire d’un divin lapsus. Faute de connaissances psychanalytiques, cette hypothèse doit être 
abandonnée. 
16

 William Blake, «Le mariage du ciel et de l’enfer ». C’est nous qui soulignons. 



8 
 

Le Traité des Pères n’a pas négligé ce danger, puisqu’il a voulu relire 
l’inscription dans la lettre produite dans les Tables de la loi :  
 

« ‘‘[…] Et les Tables (de la loi) étaient l’ouvrage de Dieu, 

et l’écriture était l’écriture de Dieu, gravée  חָרוּת (‘Harout) 

sur les Tables’’. Ne lis pas חָרוּת (‘Harout), gravée, mais 

plutôt חֵרוּת (‘Hérout), libre, car n’est libre que celui qui 
s’adonne à l’étude de la Loi »17  

 
C’est en écrivant et en gravant la Loi que l’on se libère. Il n’y a de libération 

que dans le processus d’écriture et de gravure. Ainsi, derrière ּחֵרוּתֵנו (‘Hérouténou), 

« notre liberté », se dissimule ּחַרוּתֵנו (‘Harouténou), notre gravure. ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man 

‘Hérouténou), « le temps de notre liberté », tient aussi de ּזמַן חַרוּתֵנו (Z’man 

‘Hérouténou), « le temps de notre gravure ». Car la fête de פסח (Pessa’h) rappelle qu’il 
faut sans cesse revenir sur notre gravure, se graver encore, s’ag-graver18, pour ainsi 
dire.  

Remarquons que cette gravure se fait ֹעַל הַלֻחת (‘Al HaLou’hot), « sur les 

tables » et non ֹבַלֻחת (BaLou’hot), « dans les tables ». L’écriture et la gravure ont ici 
une finalité dans le simple fait d’advenir, et pas dans l’empreinte, la trace, qu’elles 
laissent sur la pierre. Être libéré, ce n’est pas écrire et graver mais d’accepter de se 
faire écrire et de se faire graver. Nul existentialisme, mais compréhension que notre 
possibilité de venir à l’existence, c’est-à-dire notre liberté vis-à-vis de Dieu, nous est 
donnée par Dieu lui-même. 

C’est qu’avant d’être une pratique, avant même de concerner l’étude, la 
liberté est une condition ontologique qui n’est pas déterminée par les actes du sujet 
et encore moins par son autodétermination. Cette forme de liberté consiste à 
accepter que nul n’est souverain de soi-même, que nul n’est sa propre origine. La 

fête de פסח (Pessa’h) rappelle que Dieu nous fait cadeau de l’existence. Être libre, 
c’est exister. 
 

La liberté n’est donc pas une trace, car alors elle ne se conjuguerait qu’au 
futur antérieur : « j’aurai été libre », telle la constatation d’une liberté que l’on 
regarde extérieurement, a posteriori – donc une liberté déjà perdue.  

Non ! La liberté continuellement se trace, s’écrit.  

Sauf que ּזמַן חֵרוּתֵנו (Z’man ‘Hérouténou) indique que nous ne sommes pas le 
graveur ou « l’écriveur », mais que nous sommes l’écriture et la gravure. 
  
 

 
Jonathan Hay Aleksandrowicz 

                                                           
17

 Extrait de la Mishna 2, Chapitre 6, du Traité des Pères. 
18

 Ce jeu de mot fort signifiant provient de « Disgrâce du signe : essai sur Paul de Tarse » (Editions L’Âge 
d’Homme), écrit par René Lévy. 


