
COMPTE-RENDU DU COURS
DE RENÉ LÉVY
אבות מסכת משנה

Le 28 avril 2015

הארץ עם ולא חטא ירא בור אין אומר היה הוא ו. משנה ב פרק אבות מסכת משנה
ובמקום מחכים בסחורה המרבה כל ולא מלמד הקפדן ולא למד הביישן ולא חסיד

: איש להיות השתדל אנשים שאין

Résumé

La dernière partie de cette michna est placée par Maïmonide sous le

signe de l’incitation à l’effort pour la grandeur morale dans les situa-

tions où aucun homme n’est en mesure de l’enseigner. Cette grandeur peut

prendre différentes formes selon les commentateurs : intellectuelle,

dans la pratique des commandements ou politique.

« Là où il n’y a pas d’hommes, efforce-toi d’en être un. » La dernière sentence de cette
michna prête souvent à contresens. Le terme hébreu ich est polysémique. En hébreu biblique, il
désigne un homme en tant qu’individu. Au sens stri, c’est aussi un homme par opposition à
une femme (le vir latin). Dans un sens plus rare, c’est enfin un grand homme (par exemple dans
l’expression biblique zera anachim)

Dans la leure naïve, trois compréhensions sont possibles.
1) S’il ne se trouve pas de vrais hommes, si les hommes en place ne sont pas des hommes

véritables, s’ils sont indignes des places qu’ils occupent, deviens quelqu’un et prend leur place (par
exemple, des hommes politiques).

2) S’il n’y a pas d’homme en place, si les places d’homme sont vacantes, alors deviens quelqu’un
et prend la place : vise les grandes dignités.

3) S’il n’y a pas de grands hommes dans ta génération, efforce-toi d’en être un. Émerge et
deviens un aeur de l’Histoire.

Les deux premières compréhensions se rattachent au thème de l’ambition ; la troisième à
l’aspiration à la grandeur. Toutes les trois, naïves, sont problématiques.

Dans la première compréhension de la sentence, Hillel nous inciterait à l’ambition ; cependant,
qu’importent les places dans le domaine de l’étude ? L’important n’est-il pas d’être grand soi ?

1



Certes, à moins d’entendre une nuance : « Quand les places sont dépourvues d’hommes, si tu les
convoites, efforce-toi d’abord d’être un homme. »

Diderot, dans l’Encyclopédie, a dédié un article à l’ambition : « C’est la passion qui nous porte
avec excès à nous agrandir. Il ne faut pas confondre tous les ambitieux : les uns attachent la grandeur solide
à l’autorité des emplois ; les autres à la richesse ; les autres au faste des titres, etc. Plusieurs vont à leur but
sans nul choix des moyens ; quelques-uns par de grandes choses, et d’autres par les plus petites : ainsi telle
ambition passe pour vice, telle autre pour vertu ; telle est appelée force d’esprit, telle égarement & bassesse. »
Ainsi, selon les termes de Diderot, il faut être ambitieux par force d’esprit et non par égarement.
À ceux qui s’imaginent qu’il suffit d’accéder à de hautes places pour être grand, Hillel enjoint de
s’efforcer d’être un homme : Ne crois pas qu’en accédant à de hautes dignités tu vas te grandir.
Il s’agit ici d’être grand par soi-même et non grand par la place. Il n’y a pas de vraie grandeur
si elle n’est pas morale. Nous ajouterons que plus une institution se dégrade, plus la multitude
convoite de places.

Ces considérations nous ramènent à la troisième compréhension de la sentence : « Là où il
n’y a pas d’homme grand, efforce-toi d’en être un ». Il semble absurde de circonscrire l’effort de
grandeur : l’impératif vaut également en présence d’hommes grands.

À cause de cette difficulté, Maïmonide adopte une autre leure : « Lutte avec toi-même,
efforce-toi, hisse-toi à l’acquisition des vertus ; puisqu’il ne se trouve pas là des instrueurs qui
t’éduquent, sois ton propre éducateur. » S’il n’y a pas d’exemple dont tu puisses tirer une conduite,
nous dit Maïmonide, éduque-toi toi-même. Maïmonide ne parle que de grandeur morale : fi des
grandeurs politiques ou sociales ! Preuve que l’acquisition se fait par la lutte : la paraphrase
chaldéenne du combat de Jacob contre l’ange (Gen. 32,25) utilise le verbe d’Hillel (ichtadel).

Les commentateurs postérieurs à Maïmonide que nous détaillons maintenant sont : Méiri,
rabbénou Yona et Rachbats. Ces commentateurs, rappelons-le, s’inscrivent dans une tradition
exégétique et ne peuvent donc ignorer les commentaires qui leur sont antérieurs. Tous trois
reprennent donc le commentaire de Maïmonide pour l’infléchir.

1) Méiri. « Si tu ne trouves pas d’intelligent parfait pour apprendre de lui, efforce-toi
d’apprendre par toi-même autant que tu peux, jusqu’à devenir un homme. » Le Méiri parle ici
d’un homme intelligent moralement intègre, mais il ne s’agit pas d’être son propre instrueur
sinon de devenir homme. Ich n’est pas le moyen mais l’aboutissement.

2) Rabbénou Yona. « Là où il n’y a pas d’homme pour t’éveiller à la pratique et pour
te corriger, efforce-toi d’être un homme, c’est-à-dire un censeur, et corrige-toi toi-même pour
ne faire que le bien aux yeux de Dieu. » Le Méiri insistait sur les qualités intelleuelles ; ici
rabbénou Yona insère les idées de vie pratique, de correion et de qualités morales. Le ich est ici
un homme qui nous incite à la pratique.

3) Rachbats (commentateurs qui donne l’inflexion la plus prononcée au commentaire de
Maïmonide). Il est question de combat contre soi, contre son inertie et ses penchants. « Là où
il n’y a pas d’hommes pour colmater la brèche en s’affairant aux besoins du tsibbour, d’homme
politique pour résoudre une crise, milite et deviens à ton tour un chef, même si tu dois pour cela y
perdre ton étude. Ainsi on dit “Il est temps d’agir pour Dieu, ils ont aboli ta Loi” (Ps. 119,126) ».
Quand il y a péril en la demeure, on peut abolir la Loi. Rech Laqich dit : il arrive que l’abolition
de la Loi soit sa refondation, comme il est dit : « …les premières tables, que tu as brisées »

2



(Ex. 34,1) 1. Puisque Dieu n’a pas parlé à Moïse sur un ton irrité, c’est que Dieu était d’accord
avec lui. De là découle la possibilité de s’engager en politique au prix de la Tora. En quoi ce
commentaire du Rachbats n’est-il pas une régression ? Est-ce que Moïse aurait sacrifié son étude
pour accéder aux plus hautes dignités ? Non, bien sûr. Au cours de l’histoire, en cas de désordre,
la loi a toujours été durcie ; ici Moché l’abolit par le bris des tables à la vue du veau d’or. Moché
signifie en ae ce qu’il en coûte, non pas d’avoir fait le veau d’or, mais de se relever du veau
d’or ; pour s’en relever, il faut abolir la Loi. En vérité, le peuple ne se redresse que quand il voit
que l’abolition de la Loi est la condition du redressement. Autrement dit, il faut la conscience de
la perte de la Loi pour provoquer la possibilité d’un ressaisissement.

1Talmud de Babylone, Menahot 99b : אשר : דכתיב יסודה, זהו תורה של שביטולה פעמים : לקיש ריש אמר
ששברת כחך יישר : למשה הקב”ה לו אמר - שברת

3


