COMPTE-RENDU DU COURS
DE RENE LEVY
MAN NOON NMIVN

Le 28 avril 2015

YIND DY NOY NON RV NI PR IDIN 7D NI L) MIYN 3 P9 MAR NI0N Mvn
0PN OONN NNNDA NN D RN THRON YTIPN KO NI JW»IN KN TON
SN NPND OTNYN DVIN PRY

REsumE

L4 DERNIERE PARTIE DE CETTE MICHNA EST PLACEE PAR MAFMONIDE sous LE
SIGNE DE L’INCITATION A L’EFFORT POUR LA GRANDEUR MORALE DANS LES SITUA-
TIONS 0U AUCUN HOMME N’EST EN MESURE DE L’ENSEIGNER. CETTE GRANDEUR PEUT
PRENDRE DIFFERENTES FORMES SELON LES COMMENTATEURS . INTELLECTUELLE,
DANS LA PRATIQUE DES COMMANDEMENTS OU POLITIQUE.

« La ou il n’y a pas d’hommes, efforce-toi d’en étre un. » La derniére sentence de cette
michna préte souvent a contresens. Le terme hébreu i/ est polysémique. En hébreu biblique, il
désigne un homme en tant qu’individu. Au sens strict, c’est aussi un homme par opposition a
une femme (le »z7 latin). Dans un sens plus rare, c’est enfin un grand homme (par exemple dans
I’expression biblique gera anachim)

Dans la lecture naive, trois compréhensions sont possibles.

1) S’il ne se trouve pas de vrais hommes, si les hommes en place ne sont pas des hommes
véritables, s’ils sont indignes des places qu’ils occupent, deviens quelqu’un et prend leur place (par
exemple, des hommes politiques).

2) S’il n’y a pas d’homme en place, si les places d’homme sont vacantes, alors deviens quelqu’un
et prend la place : vise les grandes dignités.

3) S’il n’y a pas de grands hommes dans ta génération, efforce-toi d’en étre un. Emerge et
deviens un acteur de I’Histoire.

Les deux premiéres compréhensions se rattachent au théme de I’ambition; la troisiéme a
Iaspiration a la grandeur. Toutes les trois, naives, sont problématicues.

Dans la premiére compréhension de la sentence, Hillel nous inciterait a 1’ambition ; cependant,
qu’importent les places dans le domaine de I’é¢tude ? L’important n’est-il pas d’étre grand soi?



Certes, a moins d’entendre une nuance : « Quand les places sont dépourvues d’hommes, si tu les
convoites, efforce-toi d’abord d’étre un homme. »

Diderot, dans I’Encyclopédie, a dédié un article a I’ambition : « CVest la passion qui nous poree
avec excés @ nous agrandir. 11 ne faut pas confondre tous les ambitieux:  les uns attachent la grandeur solide
@ Dautorieé des emplois ; les autves @ la richesse ; les autres au faste des ures, etc. Plusieurs yont @ leur but
sans nul choix des moyens ; quelques-uns par de grandes choses, et d’autres par les plus petites + atnst telle
ambition passe pour vice, telle autre pour vereu ; telle est appelée force d’espris, telle égarement & bassesse. »
Ainsi, selon les termes de Diderot, il faut étre ambitieux par force d’esprit et non par égarement.
A ceux qui s’imaginent qu’il suffit d’accéder a de hautes places pour étre grand, Hillel enjoint de
s’efforcer d’étre un homme : Ne crois pas qu’en accédant a de hautes dignités tu vas te grandir.
Il s’agit ici d’étre grand par soi-méme et non grand par la place. Il n’y a pas de vraie grandeur
si elle n’est pas morale. Nous ajouterons que plus une institution se dégrade, plus fa multitude
convoite de places.

Ces considérations nous raménent a la troisiéme compréhension de la sentence : « La ou il
n’y a pas d’homme grand, efforce-toi d’en étre un ». Il semble absurde de circonscrire 1’effort de
grandeur : I’impératif vaut également en présence d’hommes grands.

A cause de cette difficulté, Maimonide adopte une autre lecture : « Lutte avec toi-méme,
efforce-toi, hisse-toi a I’acquisition des vertus ; puisqu’il ne se trouve pas la des instructeurs qui
t’éduquent, sois ton propre éducateur. » S’il n’y a pas d’exemple dont tu puisses tirer une conduite,
nous dit Maimonide, éduque-toi toi-méme. Maimonide ne parle que de grandeur morale : fi des
grandeurs politiques ou sociales! Preuve que I’acquisition se fait par la Jutte : la paraphrase
chaldéenne du combat de Jacob contre 1’ange (Gen. 32,25) utilise le verbe d’Hillel (icAzadel).

Les commentateurs postérieurs a Maimonide que nous détaillons maintenant sont : Meéiri,
rabbénou Yona et Rachbats. Ces commentateurs, rappelons-le, s’inscrivent dans une tradition
exégétique et ne peuvent donc ignorer les commentaires qui leur sont antérieurs. Tous trois
reprennent donc le commentaire de Maimonide pour ’infléchir.

1) MEIRI. « Si tu ne trouves pas d’intelligent parfait pour apprendre de lui, efforce-toi
d’apprendre par toi-méme autant que tu peux, jusqu’a devenir un homme. » Le Méiri parle ici
d’un homme intelligent moralement intégre, mais il ne s’agit pas d’étre son propre instructeur
sinon de devenir homme. ¢/ n’est pas le moyen mais I’aboutissement.

2) RaBBENou Yona. « La ou il n’y a pas d’homme pour t’éveiller a la pratique et pour
te corriger, efforce-toi d’étre un homme, c’est-a-dire un censeur, et corrige-toi toi-méme pour
ne faire que le bien aux yeux de Dieu. » Le Méiri insistait sur les qualités intellectuelles ; ici
rabbénou Yona insére les idées de vie pratique, de correction et de qualités morales. Le 7/ est ici
un homme qui nous incite a la pratique.

3) Racupars (commentateurs qui donne Iinflexion la plus prononcée au commentaire de
Maimonide). 11 est question de combat contre soi, contre son inertie et ses penchants. « La ou
il n’y a pas d’hommes pour colmater la bréche en s’affairant aux besoins du zszbbour, d’homme
politique pour résoudre une crise, milite et deviens a ton tour un chef, méme si tu dois pour cela y
perdre ton étude. Ainsi on dit “Il est temps d’agir pour Dieu, ils ont aboli ta Loi” (Ps. 119,126) ».
Quand il y a péril en la demeure, on peut abolir la Loi. Rech Laqich dit : il arrive que I”abolition
de la Loi soit sa refondation, comme il est dit : « ..les premiéres tables, que tu as brisées »



(Ex. 34,1) '. Puisque Dieu n’a pas parlé a Mofse sur un ton irrité, c’est que Dieu était d’accord
avec lui. De la découle la possibilité de s’engager en politique au prix de la Tora. En quoi ce
commentaire du Rachbats n’est-il pas une régression? Est-ce que Moise aurait sacrifié son étude
pour accéder aux plus hautes dignités ? Non, bien str. Au cours de I’histoire, en cas de désordre,
la loi a toujours été durcie ; ici Moché 1’abolit par le bris des tables 4 la vue du veau d’or. Moché
signifie en acte ce qu’il en cofite, non pas d’avoir fait le veau d’or, mais de se relever du veau
d’or ; pour s’en relever, il faut abolir fa Loi. En vérité, le peuple ne se redresse que quand il voit
que I*abolition de la Loi est la condition du redressement. Autrement dit, il faut la conscience de
la perte de a Loi pour provoquer la possibilité d’un ressaisissement.

'Talmud de Babylone, Menahot 99b : WX : 1NOT ,NTID’ Wt NN SV NNV DNYI @ WPS v INNX
NI2VY TN W 1 Yo N7apn 1o N - N1aY



