COMPTE-RENDU DU COURS
DE RENE LEVY
MAN NOON MYN

Le 10 mars 2015

YIND DY NOY NON RV NI PR IDIN 7D NI LY MIYN 3 P9 MAR NI0N Mvn
0PN OONN NNNDA NN D R THON YTIPN R TND JW»IN KN TON
DYUON NPND DTNV DVIN PRY

RESUME

Les hommes sont presumes hakham quand, par conformisme, ils ont une pratique vertueuse.
La hassidout, elle, implique la pondeération de son propre caractere et une veritable connaissance
de soi. Clest en ce sens que le ‘am ha-arets ne peut étre dit hassid.

Nous commenterons ici « Le fruste (bour) ne craint pas de mal faire et Iignorant (‘am ha-arets)
n’est pas pieux (hassid) ».

Lexpression ‘am ha-arets se trouve dans le Pentateuque, dans le passage ou Abraham s'incline
devant le « peuple de la terre » (Gen. 23,7), et dans les Prophetes, notamment dans Jérémie. Plus
précisement, dans le Lévitique, on retrouve 'expression relativement a la faute commise par ignorance
par le peuple, en tant que ce dernier s'oppose aux prétres, aux juges et aux dirigeants. En hébreu
biblique, comme nous I'avons dit dans le cours précedent, le terme ‘am désigne le peuple dans le
sens de Pentité nationale et pas dans le sens de bas peuple.

Dans la littérature rabbinique, la premiere occurrence de Pexpression ‘am ha-arets est celle de
notre michna. Faut-il entendre ici que le bas peuple est incapable de picte ? Pourquoi le serait-
il specifiquement ? Serait-il incapable de bon goﬁt, de finesse (zakout ha-nefech) ou d’une sorte
d’esthétisme de la dévotion ? Le peuple ne pourrait-il étre que grossicrement religieux ? Quand bien
méme le ‘am ha-arets sopposerait a I'élite juive, le signifiant a fini par désigner autre chose : non

L A o ) e e O, : .
plus le plebéien de la religion, mais I'ignorant. Ainsi, I'expression a porte I'idée qu'il y avait une plebe
juive tout en finissant par désigner autre chose et il est vraisemblable que cette inflexion nouvelle soit
due a Hillel. L'on a glissé d’une opposition biblique a une opposition rabbinique entre la masse des
ignorants et Pelite intellectuelle. II s’agit d’un fait de langue et un historien pourrait dire que cela a
9, ) - .. . 1 , P ) .
eté cause par 'émergence, sous 'impulsion d’Hillel, d’une élite intellectuelle. Passons maintenant a
Panalyse du texte.



®

Dans le propos d’Hillel, il est étonnant de conclure de vices intellectuels (ignorance du ‘am ha-
arets) a des déficiences morales (piété, hassidout). La hassidout est plus que la moralité d’un homme,
et Pignorant n’en est pas capable. Sl fallait hierarchiser, nous dirions que la crainte de mal faire est
inférieure au désir de bien faire. Hillel dit que I'ignorant ne peut pas étre plus que vertueux.

Rabbenou Yona commente notre passage : « En revanche, le ‘am ha-arets peut craindre la faute
[a la différence du bour, cf. les deux cours précédents], car il a des vertus conséquentes ; parce qu’il a
des opinions droites, il peut se garder de la transgression et peut étre un juste en observant ce quon lui
dit étre un devoir. Cependant, seul un grand dans la Tora parvient a atteindre le degre de hassidout,
qui requiert purete de vertus et finesse. Le ‘am ha-arets n’a pas la sagesse pour incliner ses actions
de la ligne mediane vers Pextréme (...), il n’a pas cette Intelllgence qui le porte a la hassidout, au plus
que la vertu; il est avec les hommes comme avec ses congeneres il se fait aimable avec eux et toutes
ses actions se resument a se conduire avec bienséance pour étre aimé d’eux. Il se conduit avec derekh
erets, car la plupart des hommes sont civilisés. »

Que nous dit ce commentaire, inspiré de Maimonide ? Dans le domaine de I'éthique, C’est-a-
dire celui du savoir relatif aux caracteres, 'intelligent (hakham) est ’homme du juste milieu et dont les
vertus ne sont ni en exces, ni en defaut. Le hassid, lui, sait que les extrémes ne se valent pas et il penche,
apres avoir atteint le point d’équilibre, vers un des deux. Ainsi, selon Rabbénou Yona, le ‘am ha-arets
est un hakham, C’est-a-dire un homme exer¢ant son intelligence sur soi, sur ses caracteres et sur son
naturel. Aristote dit cependant qu'il n’y a de science quuniverselle. Le caractere ou la complexion
d’un homme, dont on sait toujours qu’il est singulier, est idiosyncratique : le corps d’'un homme n’est
donc pas un objet de science (episteme) pour Aristote. Au mieux, ce sera un objet de prudence, d’'un
savoir-agir (phronesis). Quid alors de la psychologie moderne : n’est-elle pas une science ? Si, car
clle part d’abstractions et dégage des invariants : il n’y a de psychologie que des passions des ames,
pas de la complexion d’un homme. Il n’y a pas de voie théorique pour une réflexion sur son corps.
La connaissance de soi, pour Maimonide, est au contraire possible ; de soi comme ame incarnée,
hylemorphlque elle est hokhma — intelligence sensible. Cela est un grand hiddouch de Maimonide,
qui opere ici un dépassement de I'éthique aristotélicienne.

La complexion conditionne les actes d’'un homme, mais elle ne les détermine pas. Chaque homme
fait avec ses conditions corporelles, sans étre fait par elles. Un homme a des attirances et des répulsions
mais tous nos actes ont pour seul ressort notre caractere pour autant qu’ils découlent naturellement de
nous-meémes. Si, d’aventure, mon caractere est vicieux, je serai naturellement porté a la faute, la faute
etant un acte commis par vice. Pour ne pas se laisser aller a la faute portée par la vice, il faut a tout le
moins contenir notre propension naturelle (ha—guibor kovech ete yitsr—o). Dans la mesure ou le vice
marque un desequilibre de notre nature, il faut retablir I’équilibre (derekh benoni) dans sa propre
nature.

©

Or Hillel ne dit pas que le ‘am ha-arets craint la faute; il le dit seulement de Phomme fruste
(bour). Méme un ‘am ha-arets peut étre droit, selon Rabbénou Yona, alors que tout le Talmud y voit



toutle contraire d’un sage. Comment Rabbénou Yona s’est-il permis une telle affirmation ? [l a vu que
le véritable enjeu de la hokhma est d’étre hassid. Il a vu aussi que 'on pouvait étre hakham sans que
cela se produise par la réflexion, mais seulement par mimeétisme, par imprégnation de Péducation.
« Tout homme dont les caracteres sont médians est hakham. Comment un homme s’exerce-t-il dans
ses vertus jusqu’a ce qu'elles soient fixées en lui ? Cette voie sappelle la voie de Dieu » (Maimonide).
Le ‘am ha-arets qui suit cette méme voie par mimetisme le fait par dérekh erets. Des hommes sont
présumes hakham quand ils ont une pratique vertueuse par conformisme. La hassidout, elle, im-
plique une véritable connaissance de soi et de la pondération de son propre caractere. On comprend
alors que la modernite souffre de mimétisme et pas de la hokhma elle-méme. La véritable intelli-
gence mene a la connaissance de soi, non comme corps, mais comme corps-esprit. Tout commence
par le souci de soi comme corps-esprit.



