Notes sur le cours de René LEVY
du 7 mars 2011
sur ,N NN *pPH2

On a vu qu’Abraham incarnait la vertu (70m) de la richesse infuse dis-
pensée a l'intérieur de sa tente. Il est celui qui n’a pas accumulé les richesses,
il est 'homme pour qui la richesse n’a pas été d’accumuler. Il n’est pas
I’homme pour qui la richesse signifie 'action d’accroitre un capital matériel
ou immatériel (le savoir et la culture). Il n’est pas celui dont le N°2 se referme
sur ses richesses. N’accumulant pas de capital intellectuel, il n’est pas non
plus riche de savoir. Sa richesse n’est pas dans le cumul.

Abraham ne fait pas partie de ceux qui, une fois riches, se plaisent & des
démonstrations de leur force. Ces démonstrations sont issues de 'arrogance
des riches et de leur violence physique & démontrer qu'’ils sont les plus forts;
de la également la violence des savants et la souffrance des ignorants.

Abraham n’est pas non plus celui dont la richesse est « effuse » — se
répand au dehors — comme celle des milliardaires américains. Abraham n’est
pas celui dont la richesse se donne pour s’enrichir, dont la richesse se donne
par gouttes. Il n’est pas celui qui transmet ni publie sa richesse.

Abraham ne veut pas faire du pauvre un « richicule » — un petit riche.
Il nourrit le pauvre pour en refaire un homme, pour le régénérer. Il est ce-
lui qui veut refaire 'homme dans le pauvre. Il est un vrai révolutionnaire
en souhaitant I’humanisation de 'homme, pour autant qu’il ne supprime ni
la pauvreté ni la faim : ’abolition de la pauvreté ne fait pas d’un homme
qu’il soit plus homme, mais plus riche. Idem pour la culture : Abraham veut
nourrir le passant pauvre et nourrir son humanité. Il a fait que sa richesse
s’accomplisse comme nourriture intérieure, matérielle comme spirituelle, par
des actes de richesse. Chez Abraham, la richesse s’accomplissait comme nour-
riciére, la nourriture spirituelle étant une nourriture intérieure dont d’autres
jouissent.

Dans la Tossefta, les pauvres passent et participent de Iintérieur & la
maison, sans s’intégrer a elle (Wnn N’?) Cela signifie que l'intérieur, 'intério-
rité, méme riche et opulente, participe de la faim sans pour autant que le soi
soit jeté dehors!. L’intérieur d’Abraham participe de la faim, sans pour au-
tant que le dehors abolisse 'intérieur ou 'intériorité. Abraham vit, éprouve

1. Nous avons vu au précédent cours que, par la morsure de la faim, le dehors nous
abolit comme soi.



la faim, au dedans de lui-méme, non pour en souffrir, mais pour avoir a les
nourrir. Ainsi éprouver la faim n’est pas seulement une souffrance, mais aussi
la convocation & nourrir. Cette immense vertu, éprouver la faim de 'autre
et puiser dans sa propre richesse, s’appelle MIMNY (<an®vatanut), la bien-
veillance. A ce sujet, rabbi Yo‘hanan dit : « Toutes les fois qu’un homme
trouve exprimée la puissance du Saint, béni soit-Il, on trouve exprimée Sa
bienveillance ». Or la richesse est une certaine idée de la force; comment
doit-elle s’exercer ?

*

Reprenons linterprétation de la Tossefta sur les N’ %32 et la bien-
veillance. On peut bien recevoir des passants pauvres chez soi, & condition
de se trouver chez soi. Il arrive cependant qu’on soit absent. Qu’advient-il
alors de la maison ? Est-ce que ’absence du pater familias signifie la ferme-
ture de la maison ? Est-ce que I'absence de soi marque un renfermement sur
soi ? Plus exactement, est-ce que I’absence de soi a soi comme JNIY, comme
esprit bienveillant, implique l'intériorité glauque d’une maison close? Ré-
ponse de la Tossefta : tout se passe bien si demeurent des enfants ou une
épouse bienveillants. La maison reste éclose.

Dans le texte de la Tossefta, le pauvre trouve une table dressée. Les
enfants peuvent disposer de la richesse du pére comme lui-méme, mais uni-
quement a lintérieur, dans ’exercice de la richesse au sein du Nn°2. Alors
¢’était pour le pére un grand réconfort. On entend d’ordinaire qu'un fils ne
doit pas disposer de la fortune de son pére comme son pére. Il y a ici 'idée
que les fils qui sont requis par la faim des passants peuvent disposer de la
richesse, comme leur pére. Le N%27 12 est la maison, comme le pére, pour
autant qu’il soit JMIY. L’enfant malveillant veut, lui, protéger la richesse
domestique. Il ne veut pas étre la maison, comme son pére, ni étre son pére,
étre bienveillant : il est I’enfant de riche ordinaire. L’absence de son pére
signifie la fermeture du N2. Il n’est pour lui de maison que close.

Que signifie maintenant la bienveillance en regard de l'intériorité 7 Dans
le premier cas de notre Tossefta, on parle des enfants de la maison. Le pére et
absent, mais ’on devine une absence ponctuelle. Les enfants ont affaire aux
pauvres et le pére en ressent du réconfort. Dans le second cas, on parle de
I’épouse et ’absence est prolongée. La femme a affaire aux « autres », et le
mari souhaite éviter qu’elle répande la discorde. Dans 'ordre de 'intériorité,
posons que l’absence chez soi équivaut a ’absence de soi, a 'opposé de la
présence a soi. Posons également que loin de chez soi signifie loin de soi.

MR N,RD AT A
nRe opn B3 R
773pn Hw M xxMm

JNIMIy XXM ANR



Qu’est-ce que l'absence de soi? Quand un homme est hors de chez lui,
il est dehors, il est ailleurs. L’homme absent de soi se trouve hors de soi. 1l
est, en regard de l'intériorité, dehors. Cependant, il ne se dédouble pas en
homme intérieur et extérieur : c’est donc qu’en méme temps qu’un homme
porte de l'intériorité, il est hors d’elle, ailleurs, dans le monde. Comment se
projette-t-on dehors sans se dédoubler ? Par la conscience.

« Connaitre, c’est “s’éclater vers”, s’arracher a la moite intimité gas-
trique pour filer, la-bas, prés de ’arbre et cependant hors de lui, car il
m’échappe et me repousse et je ne peux pas plus me perdre en lui qu’il
ne peut se diluer en moi : hors de lui, hors de moi. »

Situations I, J. P. SARTRE, Une idée fondamentale de la phénoménologie
de HUSSERL : I'intentionnalité

Regarder, c’est par le moyen des yeux se projeter dehors. Ouvrir les yeux,
c’est sortir par le regard. Sitot que jouvre les yeux, je regarde les choses,
je fuis dehors. La conscience des choses, portée vers le monde, quasi concu-
piscente, m’arrache & la pure conscience de soi, qui est non désirante. Au
fond, les choses du monde chantent comme des sirénes ; sitoét que j'ouvre les
yeux je suis distrait. Etre hors de soi, ¢’est la fugue permanente. Mais méme
dans la distraction, il existe une part de soi qui reste en soi, n’en déplaise a
SARTRE, lui qui « s’éclate vers ». C’est la persistance de Uintériorité, de ce
dont je me détourne, plus encore peut-étre que ce vers quoi je me porte. Les
N2 712 figurent cette part de soi qui reste en soi.

Qu’est-ce qu’il advient de soi quand nous ouvrons les yeux ? Cette fragile
intériorité se dérobe — tant de choses ont d’attrait! Dans cet état de dis-
traction, quelque chose de soi demeure en soi. Il n’y a plus conscience de soi
patente, mais ce qu’on appelait jadis le « sentiment de soi ». Métaphorique-
ment, 50 777, ce sont les N°2i7 °12. Qui sont ces passants qui frappent aux
portes de l'intériorité 7 Qu’en est-il de toutes les choses passées en ’homme
qu’il ne veut pas fixer dans la mémoire, de choses vues ou lues, d’airs qu’il
ne veut siffler, de ces impressions qui passent par nous, de la vie passée,
dans l'instant de fuite vers le monde? Est-ce qu’on va dire que ces choses
sont 1a, en nous, digérées? Rien n’est plus contraire a ’abrahamisme que
I'idée de nourriture spirituelle. 11 ne s’agit pas d’assurer une formation de
soi par incorporation (Bildung), mais un rayonnement de soi qui grandit a
force d’étre nourricier 2. Abraham, quand il ouvre les yeux, ne referme pas
la porte sur les « passants » qui le peuplent. Dans la Bildung, on ne congoit
pas l'intériorité autrement que comme un estomac.

2. cf. traité Meguila op. cit.



Il faut pouvoir se représenter 'idée de N°27 %32 comme composant la
personnalité, ayant & voir avec I’ Erlebnis, les impressions vécues. Abraham
est comme a I’égard des passants, il n’y a pas d’intériorisation. Il ne les mange
pas, il les nourrit. Ainsi, il ne faut pas avoir a ’égard de notre vécu, de nos
impressions, un rapport de nourriture, comme si elles s’étaient fondues pour
composer notre intériorité. Elles passent. Ses impressions restaient comme au
premier jour. Le vécu ne laisse pas de passé, et ne laisse pas d’étre nourri. Le
vécu n’est pas soi, il est en nous dans un rapport nourricier. Une expérience
n’est pas formatrice, ou alors on se représente son vécu comme une maison
close, au point que l'on se sent distrait par le monde : on essaiera alors de
fissurer cette intériorité close, avec nostalgie. On croit que 'on gagne en
17121 (puissance) a force de manger. La véritable 77123 n’est pas le rapport
du mangeur. Par la boulimie, on croit conjurer la fermeture de soi, mais il
n’y a alors pas de rapport abrahamique au vécu.



