Notes sur le cours de René LEVY
du 28 février 2011
sur 1,8 NN *pPH2

Reprenons notre lecture : « Que ta maison soit ouverte aux quatre vents
len sorte que les passants puissent entrer par une porte et sortir par une
autre], et que les pauvres soient des enfants de ta maison!... »

La derniére phrase citée est équivoque, pouvant étre lue « que des pauvres
soient les enfants de ta maison ». Les N1 277 N2R précisent qu’il ne s’agit
pas vraiment des enfants de la maison, pour ne pas fixer les pauvres chez soi.
Plus, une fois sortis de chez Abraham, les pauvres causaient entre eux de ce
qu’ils avaient mangé et bu, comme ceux sortis de chez Job. Ainsi, quand les
pauvres se rencontraient, ils se demandaient d’oii ils venaient et répondaient :
— De la maison de Job!

Ceci étant, comment Job a-t-il pu subir ce qu’il a subi? En dépit de ses
plaintes, Dieu lui dit : « tu n’as pas encore atteint la demi-mesure d’Abraham.
Toi tu t’assieds et attends que 'autre entre. Quand il entre, tu lui demandes
ce quil veut (...). Abraham n’agissait pas de la sorte. Lui allait de par
le monde et ramenait les autres chez lui. Et s’il invitait une personne qui
n’avait pas ’habitude de manger du pain, il lui donnait & manger du pain. Il
édifiait des gites et y déposait de la nourriture. Celui qui mangeait rendait
graces. Il conntt ainsi une quiétude que Job n’a pas connu. Tout ce que
la bouche demandait se trouvait chez Abraham ». Les maisons de Job et
Abraham étaient des lieux nourriciers. Abraham, lui, édifiait des ]’“IU’?D -
des praetoriae, des gites d’étape pour gens de marque — et y déposait des
provisions pour les passants. Les pauvres causaient de ce qu’ils avaient mangé
1’2 TIN2 (dans le dedans du dedans), c’est-a-dire dans leur maison pour
autant qu’elle constitue un M, un dedans. Cependant, n’avions-nous pas
vu que la maison devait étre trouée de part en part? Comment dés lors
une telle maison peut avoir un dedans? N’aurions-nous pas été davantage
dans un “dedans” dans la solitude d’un cloitre 7 Autrement dit, qu’est-ce que
I’intériorité d’une 4me trouée de part en part 7 La réponse abrupte consiste a
dire que c’est 1a 'intérieur d’une maison nourriciére et d’une 4me nourriciére.
Développons.

*

1. N°21 °12 désigne les enfants de la maison. N2 "12 désigne la domesticité.




En général, on sort pour aller chercher sa nourriture. Dans les pays dé-
veloppés, on en est venu & créer des vitrines : ’espace de la marchandise
est la rue. Ainsi, pourquoi de nos jours chasse-t-on les pauvres de la rue?
Dans une société bourgeoise, les pauvres ne sont pas & leur place dehors :
I’espace public est le lieu ot doit régner la marchandise, pas la pauvreté. La
rue est ’espace nourricier. Du coup, on créé des hospices, refuges, des lieux
de misére espaces intermédiaires. Il ne faut plus que dehors I'on voit souflrir
des pauvres. Le dehors doit étre le lieu de 'opulence et de la pauvreté refou-
lée. Au contraire, le dedans d’Abraham est le lieu de la pauvreté nourrie et
reconnaissante, avec de 'opulence. Chez Abraham, il y a plus que le simple
nécessaire : I'opulence est pour les pauvres.

L’opulence signifie dans la maison d’Abraham ; elle est 14 pour le pauvre,
quoi qu’il puisse réclamer. Il ne s’agit pas ici de répartir des richesses ou d’ef-
facer la pauvreté, mais que 'opulence devienne la nourriture du pauvre, que
ce plus devienne la nourriture du pauvre. A I'accumulation des richesses chez
soi, Abraham n’oppose pas leur redistribution, mais ’opulence nourriciére.
La richesse abrahamique ne consiste pas dans le cumul en lieu clos (le ca-
pital) — dans [’état de richesse —, mais dans [’acte de richesse. Se montrer
riche, ¢’est nourrir le pauvre chez soi. La richesse d’Abraham se réalise dans
I’acte nourricier, voire dans ’activisme nourricier. Si ’accumulation se pro-
duit dans un N2 clos, 'opulence nourriciére, elle, se produit dans un intérieur
ouvert de part en part.

On aurait pu croire que 'opulence non cumulée doivent déborder a 'ex-
térieur pour devenir propriété de tous?. L’opulence d’Abraham s’exerce, &
la différence de 'opulence capitaliste. Dans la maison d’Abraham, il se fait
comme un intérieur nourricier qui est matriciant. A 'opposé d’un intérieur
qui nourrit, on a l'intériorité gastrique de Sartre, qui dévore.

L’opulence d’Abraham s’exprimait dans la bouche des pauvres. Ces pau-
vres ne retenaient de lui que le nourricier. Ainsi n’exprimaient-ils pas la
richesse exhibée, mais celle qui les a nourris. Le seul trait d’opulence d’Abra-
ham est son c6té nourricier.

Chez Abraham comme chez Job, ce ne sont pas les murs qui font le
dedans : le N2 ne forme pas un enclos comme un intérieur bourgeois. Si
I’espace intérieur d’Abraham est ouvert, il n’est pas menacé d’abolition par
son éclosion. Pourquoi? Si le N2 d’Abraham, tout en s’ouvrant de part en
part, reste un T, c’est parce que 'opulence qui s’y produit ne sort pas. Son
intérieur n’est pas fait de murs mais de son opulence méme, qui ne se dissout
pas dans le dehors. L’opulence créé un espace intérieur.

2. A ne pas confondre avec 1’étalage sur I’espace public visant un effet de puissance.



*

Revenons sur 'ambiguité de départ : « que tes N°2 12 soient des humbles
[ou bienveillants| ». La tossefta en rend compte.

Quand un homme est bienveillant et les
enfants de sa maison aussi, et que vient un
— Votre
peére est-il ici ? IIs lui diront : — Oui, viens et

pauvre demandant aux enfants :

entre. Tant qu’il n’est pas rentré, la table est
dressée pour lui [le pauvre|. Quand il rentre, il
mange, bois et rend grices aux cieux. Il s’agit
1a d’une grande quiétude [pour le maitre de

maison|. Quand un homme est bienveillant,
mais que les enfants de sa maison se montrent

trop formalistes, et que vient un pauvre leur
demandant : — Votre pére est-il 147 Ils ré-

pondent alors : — Non. Ils le menacent, et le
font sortir de maniére indigne.

Autre explication. Quand un homme est
bienveillant et les enfants de sa maison aussi,

et qu’il part en voyage, il dit : — je te suis
reconnaissant, 6 Eternel mon Dieu, que ma
femme ne cherche pas querelle aux autres.
Son ceceur est en paix et son esprit est tran-

quille ou il se trouve jusqu’au moment de
son retour. Mais quand un homme n’est pas

bienveillant, que les enfants de sa maison se
montrent trop formalistes, et qu’il part en
voyage, il dit : — Qu’il te soit agréable, 6
Eternel mon Dieu, que ma femme ne cherche
pas querelle aux autres, ni mes fils. Il est in-

quiet et son esprit ne reste pas tranquille jus-
qu’au moment de son retour.

Y mEy e i b
JPIMNIY 1072 731 1NNy DTRY
5w MNe Sy Ty 1y Rawd
o>aR’ one MXY ,nean byl
X2 7 a2 1R 2801 v
oY ,03131 ROW TV .'OIOM
DOXY D11 1m0 Y
eyl oonw owk 712 Ao
DIRW 72721 91T I nna 1R
X1 PITER W2 1M MY
o R nne by ey 1y

DR ?IRD2 U0 DYAN’
WM 12 DM R D
7197132

Iy 702 o1 T N 3T
I MY DTRY A2 278D
NPT R oM panmy a2
M 7a9% IR 7T MR 00
270 Ty IR NWRY 9K
Tmann PR 12D 0NR SRR

TY MNP DAV YT Yoy
DR PRW 127 Y AYyw

oM P3IEp W2 C1 Y
1% 5 AR ,0% NI o
MR PRY AR 785N
N DR DIR 7MY
TmBNn 127 2 WY OX
Ty NAWTH AR Ny YOy

MY

A Texhortation de Yossé d’inculquer la bienveillance & ses enfants et
femme, il y a deux raisons. La premiére partie du texte ci-dessus nous dit
qu’il peut arriver que ce soient les enfants qui regoivent & la place du pére



lors d’absences occasionnelles ; donc Yossé demande a ce que les fils soient
aussi bienveillants. Il ne suffit pas que le pater familias soit bienveillant,
encore faut-il que ceux qui composent la maison le soient aussi. Le passage
de soi au N"2 ne se fait pas tout seul : il faut plus qu'un N°27 2K bienveillant.
Il faut que la femme et les enfants soient & 'image du pére. Pour I'enfant
malveillant, se montrant formaliste et pointilleux ?, ’absence du pére signifie
porte close. La maison est consignée. L’enfant bienveillant signifie la présence
du pére en marquant de la bienveillance, en faisant éclore la maison. Pour le
peére, il en résulte un M7 NN, une quiétude : « Moi loin, je reste présent »,
se dit-il.

3. 137Bp.



