
Notes sur le cours de René Lévy
du 14 février 2011
sur א,ה אבות פרקי

Voici la תוספתא de notre passage reproduite dans son intégralité.

מכניסן אורחין וכשימצא בעולם, ומהדר יוצא אלא
פת האכילהו חטין, פת לאכול דרכו שאין את ביתו. בתוך
ואת בשר. האכילהו בשר, לאכול דרכו שאין את חטין.
עמד אלא עוד ולא יין. השקהו יין, לשתות דרכו שאין
ומשקה. מאכל והניח הדרכים, על גדולים פלטרין ובנה
נעשית לפיכך לשמים. וברך ושתה אכל ונכנס, הבא וכל
אברהם של ביתו בתוך מצוי שואל שהפה וכל רוח. נחת לו

שבע": בבאר אשל "ויטע כא) (בראשית שנאמר:

ובני ענוותן שאדם שבזמן ענוה ביתך בני למוד
הבית, בעל של פתחו על ועמד עני כשבא ענוותנין, ביתו
והכנס'. בא 'הן, לו: יאמרו בכאן'? יש 'אביכם להם ואמר
ושתה ואכל נכנס לפניו, ערוך היה ושולחן נכנס, שלא עד
שאדם ובזמן גדולה. רוח נחת לו נעשית שמים, לשם וברך
ואמר פתחו, על ועמד עני ובא קפדנין, ביתו ובני ענוותן
בו וגוערים 'לא', לו: ואומרים בכאן'? יש 'אביכם להם

בנזיפה. והוציאו

כיצד? ענוה ביתך בני למוד אחר: דבר
למדינת לו והלך ענוותנין, ביתו ובני ענוותן שאדם בזמן
עושה אינה שאשתי אלהי ה' לפניך אני 'מודה ואמר הים,
מיושבת ודעתו עליו מתפחד אין לבו אחרים', אצל מריבה
ביתו ובני ענוותן אדם שאין ובזמן שיחזור. שעה עד במקומו
מלפניך רצון 'יהי ואומר הים, למדינת לו והלך קפדנין,
אל ובני אחרים אצל מריבה עושה אשתי שאין אלהי ה'
עד מיושבת אינה ודעתו עליו מתפחד לבו מריבה', יעשו

שיחזור.

היא ואפילו האישה עם שיחה תרבה ואל
מרבה שאדם זמן שכל חברו. באשת לומר צריך ואין אשתו.
תורה, מדברי ובוטל לעצמו, רעה גורם האישה עם שיחה

גיהנם: יורש וסופו

פתוח ביתך יהי אומר: ירושלים איש יוחנן בן "יוסף
עם שיחה תרבה ואל ביתך, בני עניים ויהיו לרוחה,

האישה."

ביתו שיהא מלמד כיצד? לרוחה פתוח ביתך יהי
כגון ולצפון, ולמערב ולמזרח לדרום לרוחה פתוח אדם של
איוב עשה ולמה לביתו. פתחים ארבעה שעשה איוב, שעשה
מצטערים עניים יהיו שלא כדי לביתו? פתחים ארבעה
מן הבא כדרכו, יכנס הצפון מן הבא הבית. כל את להקיף
ארבעה איוב עשה לכך רוח. לכל וכן כדרכו, יכנס הדרום

לביתו. פתחים

אלא ממש, ביתך בני ולא ביתך בני עניים ויהיו
ביתך, בתוך ושותים שאוכלים מה משיחין עניים שיהיו
ביתו בתוך ושותין שאוכלים מה משיחין עניים שהיו כדרך

לחברו: אחד אמר בזה, זה וכשנפגשו איוב. של
בא? אתה מאין -

איוב. של ביתו מתוך -
הולך? אתה ולאן -
איוב. של לביתו -

ברוך הקדוש לפני אמר גדול, פורענות ההוא עליו וכשבא
הוא:

צמאים? ומשקה רעבים מאכיל הייתי לא עולם, של ריבנו -
ממנה". יתום אכל ולא לבדי פתי "ואוכל לא) (איוב שנאמר:
כבשי "ומגז (שם) שנאמר: ערומים? מלביש הייתי ולא -

יתחמם".
עדיין איוב, לאיוב: הוא ברוך הקדוש לו אמר כן פי על אף
בתוך ושוהה יושב אתה אברהם. של שיעור לחצי הגעת לא
חטים פת לאכול שדרכו את אצלך. נכנסים ואורחין ביתך,
בשר, האכלתו בשר לאכול שדרכו את חטים, פת האכלתו
עשה לא אברהם אבל יין. השקיתו יין לשתות שדרכו את

כן.

Il apparaît clairement dans la tossefta qu’Abraham représente la figure
du nourricier, mais de l’intérieur. Abraham sort pour aller vers les autres
et les amener chez lui pour les nourrir. L’on dit même qu’il avait édifié de
grandes réserves de nourriture pour les passants.

Qu’il soit un nourricier détermine son regard sur les autres. Ceux qu’il
ramène en tant qu’ils ont faim et soif sont pauvres : sera-ce pour Abraham
l’occasion d’en faire des עבדים ou des הבית בני ?

Rousseau fonde le lien social primitif sur le lien nourricier.

1



« La plus ancienne de toutes les sociétés, et la seule naturelle, e

celle de la famille : encore les enfants ne re
ent-ils liés au père qu’aussi
longtemps qu’ils ont besoin de lui pour se conserver. Sitôt que ce be-
soin cesse, le lien naturel se dissout. Les enfants, exempts de l’obéis-
sance qu’ils devaient au père ; le père, exempt des soins qu’il devait aux
enfants, rentrent tous également dans l’indépendance. S’ils continuent
de re
er unis, ce n’e
 plus naturellement, c’e
 volontairement ; et la
famille elle-même ne se maintient que par convention. »

Du contrat social, J. J. Rousseau, livre i, §2

En somme, le חידוש est que le lieu nourricier n’est pas la rue, mais le
dedans, le .בית On sort pour amener l’autre chez soi à se nourrir. C’est le
dedans qui doit nourrir. Ainsi, comme illustré dans la tossefta, l’aubergiste
commande sa nourriture à l’extérieur pour nourrir chez lui, alors que d’or-
dinaire on se représente le lieu nourricier dehors. S’ouvrir de part en part,
c’est cela l’acte nourricier.

Avoir, recevoir chez soi des autres qui ont faim et soif, des ,עניים non
pour en prendre possession ni pour les assouvir, mais pour les nourrir dans
le service domestique comme si c’était des fils, c’est la conduite d’Abraham
et le fondement d’une société nouvelle.

Deux choses caractérisent l’autre qui a faim et soif a) son étrangeté b) son
extériorité. Pourquoi Abraham fait-il la démarche d’aller dehors, chercher des
personnes ayant faim et soif ? Parce qu’elles sont déficientes. De ce que l’on
se trouve dehors, l’on est déficient. On n’est plus chez soi quand on souffre
de la faim, comme si l’extérieur entrait en nous pour nous abolir 1.

Passons du registre de la faim et de la soif physiques à celles des œuvres.
En tant qu’elles sont publiées, d’une certaine manière, elles portent la soif
et la faim de leurs auteurs. L’ex-pression véritable porte leur marque, à la
différence de l’expression fausse et de la fausse sortie.Une œuvre fausse est
une œuvre qui n’exprime ni la faim ni la soif, mais qui est une sortie visant
sa conservation ; elle n’est pas véritablement dehors. Des œuvres sont la soif
et la faim de leurs auteurs pour autant que la soif et la faim s’expriment
comme souffrance. Souffrir de la faim, c’est se sentir ,עני expérience que l’on
peut retrouver lors du jeûne .(תענית) Quand peut-on dire d’une œuvre qu’elle
porte la faim de son auteur, sinon quand elle n’agit pas dans le but de se
conserver, quand elle n’est pas dans la ,שיחה la parole obtentive ? La faim du
pauvre s’exprime car le pauvre en souffre. Un riche, lui, n’en souffre pas ; ce

1. Des passages de la littérature talmudique nous convainquent à quel point les voyages
représentaient un danger à cette époque.

2



n’est pas de la faim. Alors que la déficience ne se voit pas, la souffrance, elle,
se voit. Le riche n’a faim que pour mieux jouir. La faim l’ébaudit, l’égaye, et
lui donne une occasion de jouissance. Souffrir de la faim, c’est ne plus se sentir
chez soi nulle part mais se sentir dehors. Certes, le riche sort lui aussi pour
manger (au restaurant, il peut dire : — Garçon, j’ai faim !), mais il n’exprime
alors que le désir d’être satisfait par une parole obtentive. À l’opposé, se situe
la prière des ,תחנונים où les requêtes doivent être des suppliques et où il faut
apprendre à souffrir. L’alternative est claire, soit mon expression marque la
faim (morale), soit l’œuvre marque mon appétit (de soif, de reconnaissance,
etc.) 2.

Passons maintenant au registre des choses, non plus de l’expression, mais
de la perception, qui sont le suc du monde objectif. Comment dire que les
choses de la perception puissent être déficientes ? Aristote a eu l’idée géniale
que les choses perceptibles en puissance ont un déficit d’être : les choses
gagnent à être perçues, et deviennent moins déficientes que quand elles
n’étaient que perceptibles. Comme si le monde objectif, pour autant que
j’ai réformé ma tente, pouvait être dit un monde en souffrance : il attend
d’être monde.

Abraham était le nourricier de tous les passants pauvres et en faisait des
« fils de sa maison ». Pour la tossefta, d’emblée il est exclu que les pauvres
puissent intégrer la maison. Ce ne sont pas des fils de la maison à proprement
parler, ממש ביתך בני .ולא Qu’ils soient comme des fils de la maison, mais pas
de vrais fils de la maison. La charité, au fond, c’est ouvrir la porte aux
pauvres et vouloir qu’ils se fixent. Mais à vouloir les fixer, on finit par les
fixer comme des .עבדים

ביתך בתוך ושותים שאוכלים מה משיחין עניים שיהיו : « les pauvres causaient
et se racontaient ce qu’ils avaient mangé et bu chez Abraham, comme en sor-
tant de chez Job ». Quand des pauvres se rencontrent, ils parlent en général
de leur souffrance ou de s’insurger ; mais quand ils sortent de chez Abraham,
ils discutent des petits plats qu’il leur a fait découvrir. Job, lui, servait uni-
quement des plats que les invités aimaient et restait chez lui à attendre les
pauvres ; c’est pourquoi en dépit de ses plaintes, Dieu lui dit « Tu n’as pas
atteint la demi-mesure d’Abraham ». Abraham courrait de par le monde et
faisait entrer les pauvres chez lui, et tout ce que la bouche pouvait réclamer
se trouvait chez lui. Le Talmud, dans Sota 10a 3 , nous dit qu’Abraham a

2. On ne nie pas que la faim puisse, de la souffrance, se transformer en fureur, ni un
pauvre en bandit. Le retournement ne nous intéresse pas ici, mais véritablement le moment
de la faim.
כל בו ונטע פרדס שעשה מלמד, : לקיש ריש אמר שבע. בבאר אשל "ויטע : א עמוד י דף סוטה .3

3



planté un verger avec des fruits délicieux. Un autre avis nous dit qu’Abra-
ham avait établi une auberge 4, selon le notarikon formé par ,אשל le tamaris
planté par Abraham : לויה שתיה, ,אכילה, pour le manger, le boire et le rac-
compagner. Ce geste d’Abraham rendait possible une reconnaissance ,(מברך)
le fait qu’on invoque le Dieu du monde par son geste. Le pauvre ne sort pas
de la pauvreté, mais rend grâce. Job, lui, représente l’intériorité ; il n’est pas
un homme du monde.

פונדק". : אמר וחד פרדס, : אמר חד , נחמיה ורבי יהודה רבי מגדים. מיני
4. Par référence au verbe « planter », rappelant les tentes qui font office de palais (cf.

Daniel).

4


