Notes sur le cours de René LEVY
du 7 février 2011
sur 1,8 NN *pPH2

Reprenons le passage TN2 %12 0¥ V1), ordinairement traduit par « que
les pauvres soient des gens de ta maison ». La proposition TN2 12 est ambigué
et n’apparait dans le corpus biblique qu’a deux reprises :

— GEN. x1v, 3, lors de lalliance avec Abraham et de la descendance
par Eliézer. « Quoi que tu me donnes, je vais sans enfant (...) le fils de ma
maison va hériter ». Le N2 12 hérite comme un fils.

— EccuL. 11, 7 : « J’ai acquis des esclaves et des servantes, et des N°2 °12

j’ai eus ». Les N%2 %32 sont des serviteurs nés dans la maison, & la différence
des autres.
Deux remarques : (i) le possessif créé une ambiguité (entre N2 72 et 2
N"27) : on ne sait pas si Particle défini est sous-entendu, (ii) deux lectures
sont possibles : « que les pauvres soient des gens de ta maison » et « que les
gens de ta maison soient pauvres ».

Les principaux glossateurs de notre michna font les commentaires sui-
vants :

— 21 : « Ne multiplie pas les serviteurs et les servantes pour te servir
mais améne des pauvres & leur place et ils te serviront ; par eux tu recevras
un salaire ».

— 0"2am7 : « C’est pour te dire qu’il faut que les pauvres et les indigents
te servent. Cela est plus convenable que d’acheter des serviteurs, chose que
les sages ont blamé ».

— XV : « Il ne doit pas acheter d’esclaves pour son service; il est
préférable que des juifs jouissent des ses biens plutét que des Cananéens ».

Maimonide fait de notre passage une loi, dans 8°°3y minn Ma%, chap. 10,
§17 : « Nos sages ont exhorté a ce que les N%2 "33 d’un homme soient des
pauvres et des orphelins au lieu de serviteurs. Il est préférable pour lui de se
servir de cela, en sorte que la descendance d’Abraham en profite et pas celle
de ‘Ham. Quiconque accroit le nombre d’esclaves accroit la faute; celui qui
emploie des pauvres ajoute & son mérite ».

Leur source commune sur l’expression N’ ]2 est dans un passage du
Talmud (baba mets’ia 60b) empreint d’humour :



Un jour un vieil esclave se teignit les cheveux et la barbe et se présenta
devant Rabba :

— Achéte-moi, lui demanda-t-il.

— « Que ce soient des pauvres de ta propre maison », lui répondit Rabba.
L’esclave se présenta a R. Pappa b. Samuel, qui ’acheta. Un jour qu’il
demandait au vieillard de lui donner & boire, celui-ci 6ta la teinture de
ses cheveux et de sa barbe et lui dit :

— Vois, je suis plus vieux que ton pére!

R. Pappa appliqua a sa mésaventure le passage Le juste échappe auz
ennuis [et un autre prend sa place]. (PR. X1, 8)

Une lecture naive de ces textes donnerait les résultats suivants : (i) pour
faire I’économie d’esclaves, il faut saisir 'opportunité de la misére des gens.
Cette lecture est scandaleuse du fait qu’elle incite a exploiter la misére, (ii) il
faut mieux employer des juifs (préférence nationale), (iii) on se couvre de
bonne intentions.

Relisons notre texte : « Tiens ta maison ouverte de part en part aux
passants; si d’aventure des pauvres se présentent, qu’ils soient des N2 °12,
qu’ils te servent comme des N2 °J2 ». Maimonide dit que ces pauvres ne
pourraient se mettre & mon service si je posséde déja des esclaves. Le seul
fait d’avoir des esclaves empéche de recevoir des pauvres comme des 12
"2, Le désir de possession d’une force de travail est contraire au désir de
recevoir chez soi des N’ "1, des pauvres. Si déja j’ai des esclaves, je ne
peux traiter les pauvres comme des pauvres, je ne peux en faire des 12
N2, Pourquoi faudrait-il que je les traite comme des N°2 %12, pourquoi faut-
il qu’ils me servent, qu’ils se rendent utiles au motif qu’ils sont pauvres,
pourquoi pas ne les traiterais-je pas en hotes? Si je les traitais comme des
hotes, ce serait encore leur donner I’aumone sans en avoir l'air. Au contraire,
il faut faire qu’ils ne se sentent plus pauvres chez moi. S’ils sont dehors de
pauvres vagabonds, l'essentiel est qu’ils ne soient pas chez moi des pauvres,
méme déguisés en hotes de marque, comme dans la charité chrétienne!. II
ne s’agit en aucun cas de faire que les pauvres ne soient plus pauvres chez
eux ou a l'extérieur, ni d’améliorer leurs conditions matérielles, mais faire
qu'ils ne soient plus pauvres chez moi 2. La vrai misére ou pauvreté consiste
a devoir aller chez les autres pour solliciter leur aide, et & y rester comme un

1. A Pexemple de I’évéque de Digne M&" Myriel recevant Jean Valjean dans Les misé-
rables.

2. Le marxisme, a vouloir améliorer les conditions matérielles des pauvres hors de chez
soi, est peut-étre ainsi un réve bourgeois : ne pas faire entrer chez soi la pauvreté.



pauvre. Ce n’est pas dehors que la pauvreté doit disparaitre 3. Chez soi, ¢’est
la que la pauvreté de 'autre doit disparaitre. Comment ? En ce que le pauvre
se met au service en tant que fils ou fille de la maison. Est-ce que ce faisant,
il n’y a plus de pauvre chez soi? Il faut en vérité une autre condition : que
je ne posséde pas de serviteur pour assurer ces taches. Ainsi, si le N’2i7 12 ne
sert pas dans I’économie domestique, aucun pauvre ne peut étre N°2i 12; le
fils de la maison est un pur héritier. En regard du statut de N°2i1 12, le pauvre
apparait comme une extension du fils, de la filiation, comme ¢§’il fallait voir
dans la pauvreté d’'un pauvre qu’on regoit chez soi la pauvreté d’un fils : la
dépendance & I’égard du nourricier, ce rapport de service et de nourrissement
supprimant le sentiment de pauvreté — un fils ne se sent pas pauvre.

Un des ‘hidouch de notre texte est que si le pauvre voit dans son hote un
nourricier, non une ame charitable, le pauvre ne sera plus pauvre. Il est chez
son hote dans la dépendance filiale. Si le 127 ]2 n’est pas fils de soi, il est
fils de chez soi. Il n’y a pas d’engendrement charnel mais engendrement de
la maison : abrahamisme. Qu’en est-il dans l'ordre du nimchal* ? Qu’est-ce
qu’un en-soi troué de part en part et nourricier 7 Quels sont ces pauvres que
I’on regoit chez soi 7 Le mouvement du pour-soi est la sortie de soi. L’attitude
naturelle du pour-soi est d’aller chercher des provisions ou des informations
(on sort en quéte de provision immatérielle comme par mimétisme, comme
si "ame avait faim : savoir, journaux, etc.). Pour Abraham, le lieu nourricier
est le dedans. Pour lui, le dehors est le lieu des passants qui ont peut-étre
faim ou soif. La tente d’Abraham a été le lieu nourricier du monde entier,
il ne limitait pas son désir : dans 'ordre du nimchal, ce n’est pas qu’il faille
chercher en soi-méme (penser que tout est en soi-méme comme Socrate) — il
faut s’instruire au dehors —, il faut aller aux autres, aux quelques autres qui
ont faim et soif. Et si ici « les autres » désigne les ceuvres des autres, que veut
dire qu’ils ont faim et soif 7 Si je sors pour manger les choses, ni ces choses ni
ce savoir n’ont faim ou soif, ils sont saturés; ce ne sont pas des « passants ».
Abraham dit « il y a manque en vous, déficience ». Cette déficience n’est pas
de I'incomplétude : un homme qui a faim, par exemple, n’est pas un homme
incomplet mais un homme déficient de l'intérieur. Les choses amenées de
I’extérieur doivent passer dans Abraham pour étre nourries. Le savoir doit
étre nourri par mon intérieur, mon entendement. L’intérieur de soi nourrit
les choses pergues (le savoir) et les régénére, sans les retenir chez soi. Il faut
passer du statut de consommateur ou de « cumulateur » a celui de nourricier.

3. La pauvreté disparaitra aux temps messianiques.
4. 5wni : ce qui est métaphorisé.



