COMPTE-RENDU DU COURS
DE RENE LEVY
MAN NOON MYN

Le 10 novembre 2014

PHORD ON) NN PN VINAN DN AN 990 A MWYN 2 P9 MAR NIDN MWYN
YNV I2T MNN ONY IMPND WINY TY TIAN DX PTH ON) TN OV Ty THsya
$TDON NY NNV MIYN MANYID 9NN YN YYD 19Dy WMnNvD TWaN

RESUME

Cette michna d’Hillel vise cing modalites de la suffisance. La premiere modalité concerne
Phomme juste, le tsaddiq, qui tend naturellement a se séparer de la société des hommes. Or cette
tendance denote sa prétention a se dire juste alors que la justice de 'homme juste n’est jamais
acquise. Son incapacite a souffrir avec le reste des hommes est la manifestation de la certitude de
sa propre suffisance.

Donnons une premiere traduction :

Hillel dit : « Ne te tiens pas a 'écart de la socicte des hommes (tsibbour ou 1Y), ne crois pas en
toi-méme jusqu’au jour de ta mort, ne juge pas son procham avant d’étre a sa place, ne dis pas d’une
chose qu ‘elle est impossible a entendre car elle finira par étre entendue, ne te dis pas « fapprendrai
quand j'en aurai le loisir) car tu ne trouveras peut-étre jamais le loisir. »

Quel lien y a-t-il entre ces cing sentences d’Hillel ? Il nous semble qu'il s’agisse ici de cinq mo-
dalités de la suffisance :

1. Celle qui porte a nous séparer de la societée des hommes. Nous verrons qu’il s'agit ici de la
suffisance propre a ’homme vertueux (tsaddiq ou Pr1Y).

2. Celle de la suffisance tout court.

3. Celle dans le jugement que I'on porte sur lautre.

4. Celle de I'indiscretion.

5. Celle dans I'apprentissage. Notons qu’il ne sagit pas de prétendre en connaitre assez, mais de
remettre a plus tard 'apprentissage.

'Le terme de tsibbour ne désigne pas la communauté, mais la société dans le sens Ie plus neutre qui soit. La communauté
est désignee, elle, par le terme géhila ou N>NP.



Approfondissons ce que nous avons désigné comme la premicre modalité de [a suffisance. L'inter-
diction de se séparer de la société des hommes fonde 'obligation de la priere en quorum (minian). De
quelle forme de suffisance releve cette separation ? Il ne semble pas sagir de la mw9 (perichout),
terme généralement entendu comme la tempérance : la tempérance désigne une certaine réserve a
Pencontre du collectif, voire de la multitude (lieu commun de la littérature antique) ou de la societe
des hommes corrompus (Rousseau). Cette temperance n’a a priori rien de pejoratif. La séparation de
la communauté des hommes ne serait-elle pas plutot une attitude saine ? Maimonide lui-meéme dit,
dans le quatrieme chapitre des Huit chapitres :

Quant a ce que les gens vertueux ont fait a certaines époques, et certains individus parmi eux —
pencher vers un extréeme umque par exemple j ]euner se lever la nuit, renoncer a manger de la viande
eta boire du vin, se tenir a 'écart des femmes, se vétir de laine et de poils, habiter dans les montagnes,
s'isoler dans les déserts — ils ne faisaient rien de cela si ce n’est sous Paspect de la médecine, comme
nous I'avons rappelé, et également en raison de la corruption des gens de la cité, parce qu'ils étaient
d’opinion qu'ils étaient corrompus par leur commerce et par le spectacle de leurs actions et que les
frequenter relevait de ce par quoit ils craignaient la corruption de leurs propres caractere. Ils sortaient
donc d’entre eux pour aller vers les déserts, et vers ou il n’y a pas d’homme mauvais, dans le sens de
ce que dit le prophéte : « Qui me menera dans le désert... » (Jér. 9,1)

La citation complete de Jéremie est : « Qui me transportera dans le désert, dans un refuge de
voyageurs ? Je voudrais laisser [a mon peuple, m’en aller loin de lui ; car ils sont tous dissolus, Cest une
bande de trattres 2

®

La difficulte s'aggrave a la lecture de deux baraitot3 :

Nos maitres ont enseigné : Quand les Juifs sont dans la détresse (Ay¥a »7v) et que Pun d’eux se
separe [de la communaute], les deux anges du service qui I'accompagnent posent leurs mains sur sa tete
et disent « Celui qui s'est séparé du tsibbour# alors qu'il était dans la détresse ne verra pas Pallégresse
du tsibbour. »

Qu'un homme ne dise pas : « Je vais rentrer chez moi, je vais manger et boire et paix a toi mon

ame . S'il le fait, "Ecriture dit de Iui : « Or voild que chez vous tout est plaisir, allégresse, tuerie de
beeufs, égorgement de moutons, mangerie de viandes, buverie de vin : c Mangeons, buvons, dites-vous,
car demain nous mourrons . Mais 'arrét de I'Eternel des armées a été révélé ¢ mes oreilles : ¢ Ah | Je le
Jure, ce peché ne vous sera point pardonné, jusqu’a votre mort ). » (Isaie 22,13-14)J usque la, ces hommes
n’étaient que des médiocres (bénonim ou DY) [ayant encore peur de la mort], mais sagissant des
salauds, le verset dit: « Et ces chiens, effrontés de leur nature, sont insatiables ; et eux-mémes, les bergers,
ne savent rien comprendre. Tous ils suivent leur propre voie, chacun, de son coté, poursuivant son intéret.
Arrivez, je vais chercher du vin et nous nous gorgerons de liqueurs fortes, et ainsi ferons-nous encore
demain. Combien grand sera le régal ! » (Isaie 56,11-12) Immédiatement apres, il est écrit : « Le juste
perit et personne ne le prend a cceur, les hommes de bien sont enleves, et nul ne s’avise que c’est a cause
de la perversite régnante que le juste disparait. » (Isaie 57,1)

2,,0"03 NINY DANID DY D DNNN No5N) MY NN NATYNY ONIN ]1‘7)3 92702 2
3Extraites de Tb Taanit 11a.
4Ict, le tstbbour est la communauté d’Israé¢l dans son malheur.



Dans la seconde baraita, on sattendrait au chatiment des méchants, mais Pon nous parle de
'homme juste (tsaddiq) !'La baraita conclut que le juste meurt de ne pas avoir souffert avec le tsib-
bour. Cesta cause du malheur que le juste meurt. Un homme doit partager le malheur avec les autres
hommes.

On ne congoit pas avenir du salaud autrement que dans le malheur ; cependant, comment ex-
pliquer la mention du juste a la fin de 'argumentaire de la baraita ? Pourquoi le texte glisse-t-il du
devenir des salauds a celui du juste se détachant d’une communauteé de salauds ? Les salauds et le
juste ont en commun de se séparer de la communaute, mais, en realité, le juste s’expose a mourir avec
les salauds a cause de sa suffisance. Nous reprenons a notre compte la définition de ’Abbé de Bel-
legarde : « La suffisance est une suite de la persuasion ot 'on est qu’on a d’éminentes qualités. » IT est
dur pour un tsaddiq de se défaire de sa persuasion de sa tsidqout. Il faut pouvoir souffrir avec le tsib-
bour pour étre incertain de sa propre tsidqgout. Ne pas souffrir est le signe de la certitude de sa propre
suffisance. Se tenir a I'écart, étre porech, est une forme d’indolence a 'encontre de la souffrance du
tsibbour. Le juste est perdu sans que personne n’y prenne garde.

*Comprendre : « je vais ripailler dans mon coin. »
6Comprendre que ces hommes se détachent du tsibbour.



