COMPTE-RENDU DU COURS
DE RENE LEVY
MAN NOON NIVN

Le 29 septembre 2014

NYYY XTI TNNID NI AYY TN 7PD NXID T PIvN 2 P99 MARX NION Mvn
FTNNT 239D DINK )INT VDY XTI NN 29N THNT DV MNID NN

RESUME

L’on pourrait, par une lecture naive, croire que Rabban Gamliel imvite a se placer dans
une servitude volontaire a 'egard de Dieu. Or la lecture attentive du texte nous fait voir un
chiasme, un point de croisement entre la volonté de Dieu et la volonté de ’homme. En ce point,
chacun accomplit ce qui lui plait en faisant la volonté de 'autre.

Faisons tout d’abord un préliminaire sur les différentes éditions existantes. Le commentaire au-
thentique de Rachi, celui de édition de Parme, differe de celui de P'édition de Vilna, lui-méme
agremente de commentaires de ses €leves. Nous avons deux éditions principales de la michna : le
manuscrit Kaufman de Budapest et le manuscrit de Parme. Rachbatz, qui a travaillé sur le commen-
taire de Rachi, a par ailleurs une autre version de la michna, dans son ouvrage Magen Avot.

Donnons une premiere traduction :

Rabban Gamliel le fils de Rabbi disait : « Fais Sa volonté comme la tienne afin qu'il fasse ta volonte
comme la Sienne, plie ta volonté devant la Sienne, qu’ll plie la volonté des autres devant la tienne. »

Plus simplement, nous traduirons ainsi : « Fais Sa volonté comme la tienne, Il fera ta volonte
comme la sienne, plie ta volonte devant la Sienne, Il pliera la volonté des autres comme la tienne. » La
premicre proposition, « Fais sa volonté comme la tienne afin qu’il fasse ta volonté comme la sienne »,
est ambigué. Il y a deux lectures possibles : soit « Fais Sa volonté semblable a la tienne », soit « Fais Sa
volonté comme tu ferais la tienne », Cest-a-dire selon ton bon plaisir, avec le méme entrain.

Rachi, dans I'incipit du commentaire authentique, dit 11872 72187 MWy, « Fais ta volonte
comme la Sienne ». Telle est la legon retenue dans le manuscrit de Cambridge de 1662, qui diverge
des autres éditions. Aucun commentateur n’a soulevé 'anomalie. Rachi nous dit : « Méme lorsque tu



fais ce qu’il te plait, fais-le pour le ciel. » Rachbatz, apres avoir appliqué le commentaire de Rachi
avec la lecon regue de la michna, note que les termes de Rachi ne concordent pas avec la Michna.

Rabbénou Yona (commentateur médiéval du début du XIII¢ siécle) commente : « De méme
qu’un homme fait ce qui lui plait avec entrain, de méme doit-il faire la volonté du Saint béni soit-II.
I ne doit plus distinguer entre la volonte de Dieu et la sienne propre. Il doit faire de deux volontes
une seule ». Rabbénou Yona semble adopter la premiere lecture : « Fais sa volonte semblable a la
tienne [au point de les confondre]. » Suivant la lecon de la michna qu’adopte Rachi, « Fais ta volonte
comme la Sienne », « faire » ne peut pas avoir le sens d’accomplir, ou bien alors le terme 11879 (ratson)
n’a pas le sens ordinaire de volonté. En effet, on ne peut pas dire « faire sa propre volonté », en frangais
comme en hébreu. Cest pour cela que Rachi remplace 1187 par Yan (hafets) , pour désigner le bon
plaisir. Rachi enseigne : « Méme lorsque tu fais ce qu'il te platt, fais-le pour le Ciel ».

Pour les autres richonim (commentateurs médiévaux antérieurs a la cloture du Code de loi),
qui ont I'autre version, il faut entendre : faire la volonteé de Dieu comme on ferait la sienne propre.
Que 'homme fasse la volonté de Dieu avec e méme entrain que la sienne ; il ne doit plus distinguer
les deux volontes, ce qui appelle, en quelque sorte, a la confusion mentale. Barténora, lui, entend :
« Dépense ton argent dans les choses du Ciel comme ta volonté, comme si tu les dépensais pour ton
propre agrement. » La radicalit¢ de Rabbénou Yona est gommeée. On a deux lectures en lice : « Fais
méme ton bon plaisir pour le ciel » (Rachi) et « Fais la volonté du ciel avec autant d’entrain que tu
ferais ton bon plaisir. » (Rabbénou Yona et les autres)

La lecture naive aurait conclu de substituer la volonté de Dieu a sa propre volonte. Il faut annuler
sa volonté devant la Sienne, ce que le terme 502 (batel) nous invite a faire. I faut que Sa volonte de-
vienne ma volonté. Dans cette lecture naive, les deux sens du verbe faire se confondent : « accomplir»
et « faire semblable ». Cette lecture naive énoncerait une regle : celle de la servitude volontaire. Dans
les termes de La Boétie, cela se dit faire sienne la volonté du tyran.Cette lecture naive est corroboreée
par la suite du texte de la michna, par le batél, qui donnerait le second versant dans la servitude
volontaire.

Rabbénou Yona ne tombe pas cependant dans la lecture de la servitude volontaire car il com-
prend du début de notre texte quil faut une identité de qualite (d’entrain, d’enthousiasme au sens
strict), mais pas une identiteé d’essence (comme dans la servitude volontaire, qui porte a identifier sa
volonté a la Sienne). Dans la deuxieme partie de sa glose, Rabbénou Yona est néanmoins pousse a
identifier les deux volontés en disant ¥9919 K9 (lo léafrich...). Dans la premicre partie de a glose,
Rabbénou Yona est retenu par Rachi, qui avait une autre version du texte, ce que Rabbénou Yona
ne savait pas. Cela fait 'incohérence de son commentaire.

©

Si P'on s’en tient a la legon regue, comment échapper a la servitude volontaire ? Pour La Boctie,
il y a servitude volontaire quand il y a tyran. Or La Boétie n’est pas athée et ne peut voir dans Dieu
un tyran. Mais qui nous dit que le texte de La Boétie n’est pas en realite également dirige contre les
gens de religion ? En tout etat de cause, il faut sortir Dieu du cercle des tyrans. Comment échapper



a la servitude volontaire tout en obéissant a Dieu ? Comment faire que P'obéissance a Dieu ne soit
pas de P'ordre de celle que I'on voue au tyran ? Quelle sorte d’obéissance n’est pas servile sinon en
obéissant a la loi, a condition que ce soit a la loi naturelle & rationnelle. On dira méme que la loi
naturelle est Pexpression de la volonté divine. On peut donc obeéir a la raison tout en condamnant
toute forme de servitude volontaire. Avec la loi, on escamote I'idée de volonté divine et ’honneur est
sauf pour le philosophe : Ia volonté divine et la volonté humaine se confondent dans la «volonté pure
a priori » (Kant). II suffit d’entendre sa raison pour rendre la volonteé a elle-méme. Cette « volonte
pure a priori » est hybride, mi-humaine, mi-divine, d’ou les deux possessifs !

Cependant, est-ce qu’on échappe bien par la loi rationnelle a la servitude volontaire ? Admettons
qu’on y échappe par une détermination de la raison. Cependant, quand les lois sont dogmatiques,
comme avec les ©PIN (houqim), comment y échappe—t—on? Il semble qu'il n’y ait aucun moyen
d’y échapper.

Apparemment, la michna n’est pas une récusation de la servitude volontaire, a cause de la suite
du texte : « Il fera ta volonté comme la Sienne ». En vérite, dans ces deux propositions, il y a comme
un chiasme : fais ta volonté comme la Sienne, il fera ta volonté comme la Sienne. Le chiasme nous
apprend que la volonté de 'homme croise la volonté du ciel sans se perdre et que la volonté du ciel
croise celle de 'homme sans se perdre, qu'il n’y a ni hybridation ni confusion, sinon croisement.
Le fils fait ce qu’i[ [ui plaYt, et ce faisant accomplit la volonté de son pere ; pas par une heureuse
coincidence mais par un effet de sa volonte. Autrement dit, on voit bien qu'il ne s’agit pas pour le
fils de faire ce qui plait a son pere, ce qui sapparenterait a la servitude, mais de faire ce qui lui
plait et, ce faisant, d’accomplir la volonte de son pere. Du méme coup, le pere, faisant lui-méme ce
qui lui plait, accomplit la volonté du fils. Du moins existe-t-il un point ou ces volontés se croisent.
Pourquoi ? Parce que le fils fait la volonté du pere ! Nulle servitude volontaire ici.



