COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY
MAN NOON MIVN

Le 29 avril 2014

YIN TIT OY 0NN TNON N9 MIN NOWIN DT 227 DY 12 ONONY 120 .a Mvn A P
DYNYN 91 MY NN NP2 NAD NININ DY PRY NNN 91 MY NNOVN DNNIY NIV
DNNY  TYD NTMIY DNPTNY INY»0N JMIAN MY DOV DYO DY YNy P NNN DY

:DIPYY IDIND DY IN NOYN

Résumé

Rabban Gamliel nous apprend qu’il faut associer I'ceuvre a 'étude, non pour I'ceuvre,
mais pour I'étude elle-méme. Plus encore, il faut que I'étude elle-méme fasse ceuvre.
C’est seulement de la sorte que ’étude échappe au désceuvrement d’une vie
contemplative.

« [...} Toute Tora qui n’est pas accompagnée d’un travail finit par s’annuler et causer
la faute {...} » Notre michna a une structure complexe et n'obéit pas a un ordre ternaire.
On a certes un découpage en trois parties (1° oubli, 20 annulation et 3° cause de la faute),
mais ici la michna s’alourdit de propos supplémentaires.

Lédition Vilna, classiquement retenue, n'est pas la plus authentique. Il existe des
manuscrits antérieurs: Kaufman (Budapest), 'autographe de Maimonide, Parme et Munich.
De plus, les commentateurs n’ont pas tous eu la méme version, ce que trahit I'incipit de
Rachi (my 775 n»va g1o9).

Quel est ici la difficulté du texte? Le plus souvent apres )10, on trouve soit un infinitif
(par exemple D»PNNY YD), soit un substantif (par exemple Y9ON 1910). Le terme <o nest
jamais suivi d’'un verbe conjugué, ce qui est peut-étre la raison de la variante contenue dans
le texte de Rachi.

Le commentaire Milkhelet Chlomo lit 9021 N9Y (ofa batala), substantif pour dire
loisiveté. Le sens devient: « une étude qui ne s’accompagne pas d’un travail finit en un
désceuvrement ». En effet, on croit trop vite qu’il suffit de se donner de la peine pour
étudier. Pourtant, sans melakba, elle finit en étude oisive, en une étude dont la fin est le
désceuvrement, et ce mal de I'étude s’appelle la batala. C’est une étude dissociée de la
dimension d’ceuvre (NON5n NNy  PRY). Autrement dit, le loisir qu'on a d’étudier peut
dégénérer en étude désceuvrée, a distinguer de la non-étude.

Le probléeme qui sous-tend I'aphorisme de Rabban Gamliel est que le temps passe.
Cela signifie, pour I'étre temporel, qu’il « branle » (Montaigne), qu’il est dynamique. Létre
temporel bouge, comme le minéral. Les plantes, elles aussi, s’'inscrivent dans la durée, par
leur croissance, au rythme du développement végétal. Les animaux jouissent, en plus, de
'auto-locomotion; ils se déplacent et s’inscrivent en sus dans une durée supplémentaire. Ily
a des couches de durée: les animaux croissent en méme temps qu’ils marchent vers leur
proie. Cependant, le rythme de la croissance de 'animal n’est pas celui de sa motion: ce
sont deux couches de durées paralleles. Ainsi, il est différent d’accélérer la bobine de la



projection d'un homme qui marche et de projeter I'image de cet homme en train de courir.
Lanimal s’inscrit dans la durée propre a sa croissance et dans la durée propre a ses
mouvements.

Par rapport a 'animal, 'homme possede en plus la pensée. 11 faut donc qu’il y ait pour
I’homme une troisiéme couche de durée, propre a la pensée. Chomme vit au total sur trois
rythmes: celui de sa croissance, celui de ses actes et celui de ses pensées (soit le flux de la
conscience). Le schéma se complexifie encore, car ’homme ne se meut pas naturellement,
mais par la pensée. La pensée est pour lui un principe moteur. Si ses mouvements sont
initiés par la pensée, une part de sa conscience s’inscrit dans la durée propre aux actes.
Puisqu’il n’y a pas d’acte qui ne soit conscient, il faut qu’une part de la conscience éprouve
une durée propre aux actes. 11y a alors déchirement de la conscience entre sa durée propre et
la durée propre aux actes (commune avec 'animal). Les actes d'un homme l'entrainent dans
une durée qui n’est pas la sienne propre.

En termes aristotéliciens et maimonidiens, nous dirons que l'intellect se divise en
deux: le pratique et le spéculatif. Thomas d’Aquin dit dans ces mémes termes « Lactivité
intellectuelle, en effet, peut avoir pour fin, soit la connaissance méme de la vérité, et c’est
l'affaire de l'intellect contemplatif; soit quelque action extérieure, et c’est l'affaire de
Iintellect pratique ou actif. D’ou il suit que la vie elle-méme est adéquatement divisée en
active et en contemplative. » (Somme II-IT Q. 179). Chez l'animal, 'activité n’a d’autre fin
que sa conservation et sa reproduction. Tous ses mouvements sont subordonnés a sa
croissance. Mais, contrairement a la plante, dont les mouvements sont ceux de la
croissance, 'animal jouit d’'une liberté de mouvement; quant aux fins, il reste néanmoins
subordonné a la croissance. Chez ’homme, la liberté de mouvement est absolue, grace a
apparition de la conscience (05v). Cette liberté accroit son embarras quant aux fins. Si la
conscience et 'intelligence sont partagées entre activité et contemplation, ’homme a
I'embarras des fins. Chomme a non seulement la liberté de mouvement, mais encore plus la
liberté des fins. Lanimal, lui, a la liberté de mouvement, mais est soumis a une nécessité des
fins. Par sa liberté, ’homme peut assigner a ses actes les fins qu’il veut. Chomme peut se
donner des fins dernieres. Pour certains, la est le bonheur. Pour étre exacts, nous dirons que
les fins supérieures de '’homme sont celles de I'esprit. Hélas, a cause de I'esprit en nous,
nous avons la soif de l'infinité (Mxa NVIWY). Pour peu que les fins de esprit se détournent
de la croissance (la conservation et la reproduction), il se produit comme une confusion des
fins. Lactivité confere a la conservation I'infini des fins de I'esprit. La soif inextinguible se
reporte vers la conservation, recherchant en elle I'infini, un objet de satisfaction a la soif
illimitée. Cette soif enfreint toutes les limites qu’elle lui assigne. Par nature, le plaisir
dépasse les bornes: tel est le probleme. En passant du désir nécessaire au désir superflu
(Epicure), la vie active de Phomme dégénére en vie « concupiscente » (Thomas d’Aquin).
Le gout de l'infini s’est dégradé dans les plaisirs. Le probleme est que la fin active chez
’homme n’a pas de fin propre (contrairement a la vie contemplative, qui, elle, recherche la
vérité). Nous sommes alors pris d’un vertige d’angoisse. Pour le sage (05n), il s’agira de
subordonner tous ses actes aux fins de Pesprit (0»nv DWY »iv Pwyn S

Quand l’activité de 'homme poursuit les fins de la croissance tout en les
subordonnant aux fins de l'esprit, C’est du derekh erets (Y7 777). Ceux qui subordonnent
leur vie contemplative a la vie active sont des aliénés. Quand I'activité de ’homme poursuit

1 Voir le chapitre V du Trusté des buit chapitres, de Maimonide.



directement les fins de lesprit, fiit-ce méme quand il s'immobilise (n2°w), cela s’appelle
Pétude (MmN TmdN) ou étre osseq ba-Tora (littéralement « faire de la Tora son affaire »).

Qu’en est-il de I'acte (Nox510)? Hannah Arendt, dans Condition de I'homme moderne, a
distingué entre travail (processus biologique du corps) et ceuvre (qui répond a la non-
naturalité de l'existence humaine). Lceuvre peut étre subordonnée soit aux fins de la
croissance (ce qui releéve de l'utilité, voire de la superfluité), soit aux fins de lesprit (ce qui
reléve de la gratuité — oin).

Rabban Gamliel nous apprend qu’il faut associer 'ceuvre a I'étude, non pour I'ceuvre,
mais pour I'étude elle-méme. Il faut que I'étude s’accompagne d’une ceuvre en sus, mais,
plus encore, il faut que I'étude elle-méme fasse ceuvre. C’est seulement de la sorte que
I'étude échappe au désaeuvrement d’une vie contemplative. Au fond du désccuvrement de
toute vie contemplative, il y a la nYv2 (batala) énoncée par Rabban Gamliel. Un
commentaire du lehem Avimélekh (un aharon) dit qu’il ne suffit pas d’étudier, il faut que son
étude fasse mélakha (par I'écriture par exemple).



