Ne plus prier : bénir !

Pour le juif, tout commence par le fait d’Etre, avant méme sa naissance. Il n’a pas
besoins de penser pout étre. De la méme maniere il peut échapper au concept d'«
Etre jeté » dans un champ d’étre, comme un champignon au milieu d’'une forét, jeté
dans I'absurde.

Raison pour laquelle le role des parents est fondamental, et que la mitswa d’étre
parents figure a la charniere de toutes les mitswot, car a travers le lien établit entre
ceux qui me précedent, mes géniteurs -par ma naissance- je percois le lien avec
Celui qui fait Etre. Le probléme de Sartre c’est qu’il coupe ce qu’il y a de positif dans
ce lien. Car ils concoivent l'existence non plus comme un don positif, une
enchainement de liens qui m’appelle a quelque chose ; non plus comme une parole
qui s’adresse a moi mais comme un poids fatal impersonnel et absurde qui
condamne toujours au tragique. Tragique qui s’entend a trouver ou a donner du
sens a la vie. Mais trouver ou donner du sens a sa vie n’a aucun sens car un sens ne
se donne pas, mais il se recoit.

Concevoir I'étre comme il y a ou contingence comme Sartre, ne fait qu’a attraper la
nausée, surtout devant le sentiment d’étre condamné.

Mais dans I'Il y a nécessité et contingence se fondent. Car méme si I'il y a est la
contingence, le fait que cela n’aurait pu ne pas étre en méme temps, constitue la plus
absolue des nécessités. Car une fois qu’il y a, je ne peux plus faire que cela soit
autrement. Pour le dire comme Sartre, le juif congoit son existence comme une
nécessité, mais plus exactement il le cong¢oit comme une élection.

Un appel a étre afin d’étre, car le but de la vie, c’est la vie! qui s’aime et qui en
s’aimant, aime son Créateur, kavod hachem est ce qu'implique la naissance. Mais
celui qui coupe la nécessité absolu de l'il y a, et qui donc ne loue pas la vie, ne loue
pas dieu, peut se considérer comme étant le centre du monde, ou tout I'étre se
rameéne et dire : puisque je ne suis plus élu pour une fin plus grande, je vivrai
comme une nécessité qui n’impliquera rien d’autre que moi. Telle nourrisson, qui vit
sa vie comme étant la satisfaction de tous ses désirs, comme étant la mesure de
toute chose.

Ce n’est pas encore la pensée sartrienne, car pour lui 'existence nous échappe, et
donc nous sommes pris de nausée. Il est important de préciser qu’avant Sartre, chez
Hegel notamment, le « Je » est I'absolu de lui-méme, 1’'objectif philosophique était
de faire en sorte que tout entre dans mes cadres de pensée.

Cette pensée trouve ses origines dans une rupture. Car méme s’il y a une nécessité
d’existence, car je suis la bien vivant par mon droit, je ne peux y voire aucun devoir,
ignorer que je suis requis par un appel.

Deutéronome XXX : 19-20
19. Je prends a témoins aujourd'hui contre vous le ciel et la terre ; j'ai mis
devant toi la zie et la mort : la bénédiction et la malédiction ; choisis la vie afin que tu
vives, toi et ta postérité
20. Pour aimer I'Eternel ton Dien, pour obéir a sa voix et pour étre attaché a
lui, car (en) lui est ta vie et la prolongation de tes jours, pour que tu demeures sur la terre
que 'Eternel a confirmé par serment a tes ancétres, a Avraham, a litshak et a
Yaacov.



Esaii vient de Isaac, donc Esaii est donc une possibilité d’Isaac. Isaac est la
caractérisation de la middat ha-din, la midda d’une nécessité parfaite selon laquelle
"je n’ai que ce que je mérite" ; "a chacun selon ce qui lui revient".

Mais il y a deux manieres de comprendre cela. Soit comme Isaac : "Je comprends
que ce que j’ai et je dois le mériter. Je comprends que ce que j’ai n’est pas a moi, car
cela m’a été octroyé, je dois étre alors méritant pour recevoir". Donc ma vie doit étre
une justification de ce bienfait. Or, le fait d’étre né est une chose qui m’a été
accordée alors que selon la middat ha-din "je n’ai que ce que je mérite, or avant
d’étre né, je n’ai rien mérité, par définition car je ne suis pas né ; toute ma vie je dois
donc la passer a mériter ce bienfait". Comment ? En étant un sacrifice. Isaac est
durant toute sa vie le symbole du sacrifice. Que dit le sacrifice ? "Ce n’est pas a moi,
cela m’a été donné, je suis donc prét a te le rendre".

Dire que mon existence doit étre justifiée a tout moment, par la possibilité du
sacrifice, afin de vivre. La vie I’exige, car celle-ci vient selon nos mérites. Mais Esaii
ne dit pas cela. Esaii se sert de cela. Cest la deuxieme maniere. Esaii se dit :
"Puisque j’existe, c’est une nécessité". Ma présence comme nécessité de fait. Alors
qu’Isaac comprend que la naissance doit se mériter, car on peut mériter de naitre
avant de naitre, rétrospectivement.

Toute I'existence juive consiste a justifier la naissance.

Toute I'existence d’Esaii, qui donnera Amalek, a dire : "Je suis né, je suis la pour
profiter, puisque c’est une nécessité, autant la déployer, en profitant pleinement de
la vie". Je dois ramener tout ’étre a moi. Quand le judaisme emploie la formule
ambigué : « bichvili nivra ‘olam » « c’est pour moi que monde a été créé », c’est
exactement 'ambivalence des deux : oui, bichvili nivra ‘olam : "c’est par moi que je
dois rendre louange de ce monde créé", et il ne faut pas I’entendre : "sous le soleil je
jouis de mon existence".

La middat ha-din ne peut donner quelque chose de bon, elle ne peut éviter ’écueil
d’Esaii, qu’a un seul prix : découvrir par-dela elle la middat ha-hakhamim, ce que
fait Jacob. Car la middat ha-din se vit comme une nécessité qui est en réalité un
don, malgré I'antinomie. Cette bonté n’est que le pur produit de la contingence. Le
don est gratuit, alors que le din est une raison suffisante.

Malgré le caractere antagoniste, le principe du din peut étre pris dans deux
directions, soit comme Esaii soit comme Jacob. La direction d’Esaii consiste a dire :
"Je n’ai que ce que je mérite (principe du din) or je suis né, donc cette existence me
revient de droit, et tout ce qui suit de cette existence. Ainsi ma jouissance du monde
s'impose, quitte a vivre du meurtre (« par le meurtre tu vivras » lorsqu’Isaac bénit
Esaii)". Logique, car tout ce qui n’est pas moi, tour ce qui contredit cette nécessité
que je suis, n’est pas réel. Vivant comme une nécessité d’existence.

Soit la direction de Jacob : "Je suis né mais ce qui a motivé ma naissance, en amont
de ce din, c’est un don". Car au départ de toute existence, il n’y a pas la nécessité, la
ou dieu commence a peine a agir : il y n’a que bonté. Pour créer il faut le din donnat
une part d’existence a chacun - afin d’imposer des limites a I'infinité du don. N’ayant
pas mérité de naitre, je dois le mériter et toute ma vie doit justifier ce don, qui m’a
été fait, pour prendre cette nécessité dexistence latente et la rendre vraiment
nécessaire.

« Ne plus prier : bénir »2 afin de justifier son existence a chaque instant, puisque
c’est la vie qui se ressaisit elle-méme et qui loue par la-méme le Créateur.

2 Nietzche, Volonté de puissance, 1, § 30



	Ne plus prier : bénir !

