COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 3 mars 2014

YINR 7T OY NNN TN N IMIXR NOWIN DTN 229 DV 132 HNOOHN) 127 .3 PMIYN 3 P9 MAR NIDN MV
P NN DY DHNYN D) Y NI NPV NMD NININ MPY PRY 1NN D1 Y NNOYN DIV NIV
:DIPYY 1N 00 NN NOYN DNNY TYD NTIMY ONPTY JNY»0N JMAN MY D»NY OVD DY 09Ny

Résumé

L’expression rabbinique dérekh érets est présente sous diverses acceptions dans la Michna,
dans les Talmoudim et dans les Midrachim. Comment comprendre alors ’enseignement de
Rabban Gamliel 7 Notre hypothése générale est la suivante : le dérekh érets désigne toute
voie, au sens métaphorique, qui meéne au yichouv ha-‘olam, expression qui dit a la fois
I’habitation de la terre par les hommes et I’absence de troubles sociaux. Elle désigne la
conscience éthique, qui est une conscience de monde visant & I’accomplissement du monde
humain.

Notre michna commence par : « Rabban Gamliel (II), fils de Rabbi Yéhouda ha-Nassi, dit :
“Belle est I’étude quand elle s’accompagne de dérekh érets, car la peine conjointe des deux fait
oublier la faute..” »

Nous nous arréterons pour le moment a cette premiere proposition. Le mot dérekh se trouve
associé a érets dans la Bible, mais pas dans le sens utilisé par les rabbins. Dérekh peut signifier
dans la Bible :

— « chemin » ;

— « en direction de » ;

— « via- »,

— « l'espace de » (par exemple dérekh chelochet yamin);

— « voie » ou « conduite » dans le sens métaphorique (comme dans 1'Ecclésisaste et les
Proverbes)

— « usage », « maniére » (par exemple dérekh artsam et dérekh ‘iram).

L’expression emphdérekh érets sans ’article défini n’est pas présente dans la Bible. Dans le
langage rabbinique, la perte de I’article défini est notable, ce qui donne un sens différent a dérekh
ha-aretz et a dérekh érets.

L’expression rabbinique a au moins quatre acceptions dans le Talmud :

— Dans Tb Pesahim 86b, on a une baraita : « quiconque boit un verre d’une seule traite est
un glouton, en deux fois c’est du dérekh érets, en trois c’est de la fatuité. » Ici, il s’agit de bonnes
manieéres, de bienséance.

— Dans Tb Sota 44a, on a un passage ou ’on dit qu’il faut, avant de se marier, avoir des revenus
(parnassa), construire une maison puis épouser une femme. Le sens n’est plus la bienséance, mais
une conduite de bon sens.



— Dans I’Aggada de Paque, il est question de la privation de commerce charnel. C’est dans
cette méme acception que dans Tj Ketoubot 37b, on défini aussi ‘ona par le commerce charnel.

— Tb Berakhot 35b, on lit « Nos maitres ont enseigné : “Et tu engrangeras ta récolte de
céréales, de raisin et d’huile...(Deutéronome 11)” Qu’est-ce que cela signifie si ’on sait par ailleurs
que I’étude doit étre permanente? On pourra croire qu’il faille le prendre a la lettre! et Rabbi
Ismagl de répondre qu’il faut se conformer & 'usage du dérekh érets [donc qu’il faut assurer
sa subsistance]. Rabbi Chim‘on bar Yohai dit : “Est-ce possible ? L’homme, sitot qu’il laboure,
seme, moissonne, bat le blé, vanne ; quand I’homme viendra-t-il & étudier ? Tant qu’Israél fait la
volonté du ciel, le travail nécessaire a sa subsistance est fait par d’autres, comme il est dit “Des
étrangers se sont levés, ils ont mené paitre vos troupeaux” (Isaie 61,5), mais quand Israél ne fait
pas la volonté du ciel, lui-méme fait le travail nécessaire a sa subsistance, selon le verset “Et tu
engrangeras ta récolte...”. Pire, il fait méme le travail nécessaire a la subsistance des autres.” »
L’expression dérekh érets prend ici le sens de travail.

Dans Awot, il y a d’autres occurrences de dérekh érets. La plus ancienne est celle de Rabbi
Nehounia ben Agana, contemporain de Rabbi Yohanan ben Zakai, dans Awvot 3,5 : « Quiconque
prend sur lui le joug de la Tora est affranchi du joug de 'Etat (malkhout) et du joug du dérekh
érets. Quiconque s’en départit est accablé du joug de ’Etat et du dérekh érets. » Dérekh érets ici
est pris en mauvaise part dans le trio Tora, malkhout et dérekh érets. On a une autre acception
de notre expression en Avot 3,17 : « Rabbi Elazar ben Azaria dit : “S’il n’y pas de Tora, pas de
dérekh érets, s’il n’y a pas de dérekh érets, pas de Tora...” »

La question qui se pose est le pourquoi de la référence a la terre dans l’expression dérekh
érets. De plus, qu'y a-t-il de commun aux expressions rabbiniques ci-dessus ?

Dérekh ha-arets se traduit par la voie de la terre. Dérekh érets doit se comprendre comme
une voie terrestre. On pourrait alléguer que parfois le nom, méme sans l’article défini, s’emploie
comme un absolu, comme par exemple la justice (tsédaga), la sagesse (hokhma). Ce ne peut
aussi étre le cas de « érets », car un nom n’est employé a ’absolu que quand il désigne une idée
abstraite. Par conséquent, dérekh érets ne peut signifier la voie de la terre, mais une voie terrestre,
ou le complément de nom a valeur d’adjectif. Le régime de dérekh est I'indéfini, d’ot la traduction
« une voie terrestre ». C’est précisément parce qu’on parle d’une voie et non de la voie, que dérekh
érets peut désigner des choses différentes, toutes représentant une voie terrestre : I’exercice d’un
métier, le bon sens, la bienséance et le commerce charnel. Quand on parle de ‘ona, on désigne le
commerce charnel, une voie terrestre, par euphémisme. Dans ’acception de bienséance, il s’agit
de bonnes manieres.

C’est 1a qu’intervient ’enseignement « dérekh érets qedma la-Tora » (Midrach Lévitique rab-
ba) : « le dérekh érets a précédé de vingt-six générations le don de la Tora ». Tous les commen-
tateurs entendent ici 1’éthique. Cette fois, 'emploie de dérekh érets est absolu, ce qui signifie
qu’avant le don de la Tora, le dérekh érets a pu désigner quelque chose d’absolu. Illustrons I’ab-
solu par un exemple : michpat signifie primitivement soit un acte législatif, soit une loi, soit une
sentence. Mais michpat a fini par signifier Justice, I'idée abstraite de Justice.

D’ou vient que l'on puisse tirer une idée abstraite de dérekh érets? Quel est cet idéal de
l’on appelle dérekh érets? Pour Maimonide, cet idéal est 1’éthique. S’il faut traduire dérekh érets
par I’éthique, c’est & condition d’entendre non pas I’éthique au sens de Lévinas, mais ce que
Maimonide en pense a la suite d’Aristote, notamment la correction des moeurs, idéal qui se
dégagerait de I’exemple talmudique du nombre convenable de gorgées. Quoi qu’il en soit, on ne
peut pas tirer d’idée abstraite du sens du travail ou de 'effort pour se nourrir. Le souci de la
subsistance ne peut constituer un idéal, n’en déplaise a rabbi Ismagl. Il n’y a pas d’idéal du
travail : idéal est au contraire de ne pas travailler, comme le dit rabbi Chimon bar Yohai. Il faut
entendre le joug d’une voie terrestre, en 'occurrence le travail, dans I’enseignement de Rabbi



Nehounia ben Aqana, qui lie dérekh érets a malkhout et Tora.

®

Quel est le sens général de dérekh érets a partir des quatre occurrences relatives du Talmud
et de 'occurrence absolue du Midrach ? Notre hypotheése est la suivante : le dérekh érets désigne
toute voie, au sens métaphorique, qui mene au yichouv ha-‘olam (& distinguer du ma‘amad ha-
‘olam!). L’expression yichouv ha-‘olam dit & la fois 'habitation de la terre par les hommes et
I’absence de troubles sociaux.

Les quatre modalités relatives du dérekh érets conduisent au yichou ha-‘olam : la reproduction
et le travail concourent a I'habitation de la terre, la bienséance et la coutume & 'absence de
troubles, le tout pouvant se dire dans un seul terme et dans un emploi absolu : I’éthique, entendu
comme tout ce qui meéne au yichouv ha-‘olam. Le souci méme de la subsistance doit relever de
I’éthique et non de la nécessité.

Il y a donc la possibilité d’une conscience éthique dans la subsistance et non seulement un
conformisme, une peur du lendemain ou un égoisme. Cette possibilité se réalise seulement si ’on
accede a l'idée de yichouv ha-‘olam, de voie terrestre (qu’il faut opposer au dérekh ha-Tora), dans
I'intention de 'accomplissement du monde humain. Il faut voir dans sa propre subsistance non
seulement sa propre persistance — l'extension de son égoisme — mais aussi ’accomplissement du
monde humain, ce qui est possible seulement si I’on accéde a ce que ’on appellera la conscience
de monde, qui précede de vingt-six générations la conscience juive (le don de la Tora au Sinai,
matan Tora). Cest seulement & partir de 1a que 1'on vit autrement la bienséance, le travail, la
conduite de bons sens et le commerce charnel.

ISur cette distinction, voir nos cours sur Avot 1,2 et Avot 1,18.



