Le tsimtsoum : sens littéral ou figuré ?

«ITI2D DIZN 'R NT? N7 D79RIYY

Il est un probleme, qui, a I'instar de la question post-maimonidienne de I'étude
licite ouillicite de la philosophie, a longtemps animé, et peut-étre animera
encore, les esprits - bien que dans une moindre mesure.

Il s’agit du probleme lié au wiIT'n (a la novation) la plus connue du Ari (rav
Itzhak Louria) : le tsimtsoum ; a savoir s’il faut interpréter cette rétraction dans
un sens littéral ou figuré, ou, selon la terminologie hébraique, IX 10IU9) DIXN'Y
019D X7Y

Dans la seconde partie du Tanya (Nnmxni TIN'N W), au milieu du chapitre
sept, on trouve une charge de I'auteur contre ceux qui ont mal compris l'idée
de tsimtsoum chez le Ari, qui considéreraient cette rétraction, dans I'ordre de
la création, littéralement, comme si le Créateur s’était retiré du monde ici-bas.
Traditionnellement, on considere cette charge, parfaitement réfutée par le Baal
Hatanya, comme étant dirigée contre le Gaon de Vilna (pourfendeur zélé du
hassidisme et des hassidim). Il est possible que ce fat I'intention du Baal
Hatanya, mais il est probable que cette considération est due a une
méconnaissance des idées du Gaon, et pour cause, celles-ci étant peu claires
concernant le tsimstsoum (dont I'interprétation littérale laisse entendre que le
Créateur ne « réside » pas en ce bas-monde, mais veille sur la création et
toutes les créatures, d’en haut).

Il faut entendre le probleme que pose l'idée du tsimtsoum comme pris au sens
figuré : si la rétraction est exprimée de maniere allégorique, 7wn 0T 7y, c’'est
que Dieu se trouve partout, comme le disent plusieurs versets', et comme
I'atteste I'expression des Sages : « qui emplit tous les mondes - |'n7y 7> X'mn
». Scandale pour qui n’est pas panthéiste, I’esprit juif se refuse a concevoir Dieu
comme présent dans la matiére, une matiere dans toute sa grossiereté, peu
disposée a accueillir en son sein le divin. Et rabbi Haim de Volozhine, dans le
’nunn w9, de pointer I'une des conséquences peu souhaitables de I'idée que

L o%,7 Mt/ A" ame

2" 79— 2 ww qi0



tout releve du divin absolu ; pour I’étude de la Torah par exemple, si Dieu est
partout, on peut alors étudier et proférer des paroles de Torah en tous lieux,
mémes abjects.

Dés les premieres générations de kabbalistes postérieurs au ARI, et
particulierement chez les kabbalistes d’ltalie, I'interprétation du tsimtsoum
anime les discussions et controverses. C’'est le cas de rav Yossef Irgaz et de rav
Emmanuel Hai Riki, nés a la fin du XVlle siécle ; rav Irgaz pointait® déja, avant le
Baal Hatanya, ce qu’une interprétation littérale engendrait comme
contradictions avec les fondements de la foi. Pourtant, son propre maitre, rav
Riki, bien qu’il recommandat la lecture du livre de son éléve, écrivait®
clairement : « la rétraction est dite littéralement -101W9>-» afin que I'on n’en
vienne pas a « penser que son essence -INIMXY- se trouve dans la matiere vile
et basse ».

Il ne fait pas de doute que des les débuts de |la hassidouth, le Besht, le Maguid
et ses éleves s’en tenaient a une interprétation allégorique ; c’est ainsi qu’un
autre des éleves du Maguid, rabbi Boruch de Kossov, raille la position du rav
Riki, la qualifiant d’une pensée digne « d’un nouveau-né ».

Bien avant la grande guerre qui opposa les hassidim, et notamment le Baal
Hatanya, au Gaon de Vilna et aux opposants au hassidisme, ce point de friction
avait agité la puissante communauté séfarade de Londres au tout début du
XVllle siécle. *Lorsque le rav David Nieto avait enseigné qu’il n’y a rien entre
Dieu et la nature, et que le nom de nature n’est autre que I'un des noms de
Dieu, la communauté séfarade jugea ces affirmations comme hérétiques et en
appela au rav Tzvi Ashkenazi (le fameux ‘Ha’ham Tzvi, dont le voisin a
Amsterdam, Rembrandt, avait peint le portrait) pour juger le jeune rabbin.
‘Ha’ham Tzvi donna raison a ce dernier, et s’en expliqua dans une responsa, qui
jusqu’a nos jours est vue comme une adhésion a l'idée du tsistsoum comme
allégorie.

S’il n’est pas aisé de rendre compte de tous les détails de I'opposition
apparente entre le Gaon et le Baal Hatanya, et notamment des multiples

202 ,nimonn Mwmi X"Man MM, T791'R Y
* Ibid, p.203
> Ibid p.198, et Mémoires de Jacob Emden, Ed.Cerf, p.118



conséquences sur l'interprétation des textes (des prophétes, de la nature de la
prophétie de Moshé, jusqu’aux kabbalistes), c’est qu’au-dela d’un semblant
d’opposition, la contradiction n’est pas si évidente. Rabbi M Schneersohn qui
voyait chez Rabbi Haim de Volozhine une conception du tsimtsoum différente
de son maitre, le Gaon, s’est vu opposé, sur ce point, dans sa correspondance
avec un kabbaliste lituanien, qu’il était inconcevable, du fait de sa déférence,
que I’éleve s’opposat a son maitre.

®Dans son commentaire du sefer yetzirah, le Gaon de Vilna écrit clairement sur
I"'un des versets fondamentaux pour la kabbale métaphysique — nx n'nn NnNNI
D% - que « il y a dans tout étant matériel, une intériorité qui le fait subsister
dans sa limite [...] par le sod du Nom qui se déploie en chacun d’eux ».

Cela établit de maniere évidente la connaissance parcellaire de la théologie du
Gaon par les différents Admourim de Habad.

C’est bien pour cela que Rabbi Haim de Volozhine pourra, dans son ceuvre,
disserter sur le tsimtsoum dans un sens tres proche de la métaphysique habad,
et affirmer (a la suite du Ramhal et du Gra), que tout ce qui a été écrit dans les
livres de kabbale, et notamment celle du Ari®, reléve de I'allégorie, 7wn.

Ce méme rapport a la kabbale, prise comme allégorie, sera ardemment
défendu par un autre maitre plus tardif de I’école lituanienne, Aizik ‘Haver, qui
dénonce ceux qui nont pas a I'esprit la recherche de I'élucidation de ces
allégories -7wna- ce qui a pour conséquence de faire apparaitre cette étude
comme superficielle ou magique.

Plus pres de nous, au début au XXe siecle, alors que I'affaire semblait réglée, la
controverse se fit de nouveau jour entre deux kabbalistes lituanien de renom :
rav Shlomo Elyashov (dit le Leshem, d{i au titre de son livre®) et rav Pin’has
Hacohen Lintop.

Violemment anti-hassid, et particulierement Habad, le leshem a sGrement
pensé marcher dans les traces de l'illustre Gaon en énongant clairement son
opinion sur le tsimtsoum, et en se référant notamment aux kabbalistes

®'TynNn ,JITonn Nwmi XMan NN, T791'K 1Y
71,0,nmn

¥ «Dn 7Un ,NNIN012 7"TIRN MAT W nyTmi (1"nA
> Annnl nY nwY



séfarades évoqués plus haut : "%« Au sujet du tsimtsoum et du trait [de lumiére
ndr] qu’a révélé le Ari, plusieurs ont cherchés a savoir si celui-ci était entendu
au sens littéral ou bien allusif et allégorique... Certains d’entre eux ont
fortement interdit de dire qu’il était 10IW9), comme nous le savons du grand
rav Irgaz. Cependant le grand rav Emmanuel Hai [Riki] [...] dans son livre, a
refusé tout son propos (du rav Irgaz), et son opinion est que le tsimtsoum est
entendu au sens littéral véritablement, wnn ... et ses paroles me paraissent
justes.[...] Et voici que le Ari n’a pas dit que c’était des allégories, 7wn... car elles
(ces idées) sont telles quelles et véritablement littérales, comme tout ce qui est
dit dans le Etz Haim ou dans les autres livres du Ari ... Ainsi en est-il du
tsimtsoum ».

Le rav Lintop, fervent défenseur des idées du Ramhal et du Baal Hatanya, voyait
dans la conception de I'absence du Créateur dans Son monde une forme
d’hérésie'’.

Ironie de I'histoire, le Leshem avait été soupconné d’étre « hassidisant » et
s’était défendu de cette accusation dans une lettre ; il se gardait, précisait-il, de
lire les livres des membres de I'affreuse secte. Bien mal lui en a pris, car il aurait
di faire 'effort de les lire, et particulierement ce septieme chapitre du Shaar
hayi’houd du Tanya, ou rabbi Schneour Zalman réfute habilement, une fois
pour toutes, la possibilité d’entendre cette rétraction autrement que de
maniere allégorique.

Bien gu’il ne faille pas fermer le sens de ces images, car le mashal restera
toujours maitre™ du nimshal, il revient cependant a certains de tendre a

I’élucidation des mashalim et de “déshabiller”’ les images de la prophétie,
comme I'explique le Ari a propos de X*ain q*Ty DdoN.

Y pixan pn L 1"wh

" Bien gu’une lecture serrée du leshem puisse laisser penser que rav Elyashov laisse une place, par voie de
concaténation, au sein de la création pour une certaine idée de présence divine — 129 NUNY ANWIY NN |'K»
«'721 00 apn.

> Merci a P.B pour cette idée, tirée des mots des versets, et de Rashi, ol apparaissent les premieres fois les
mots de mashal.



