COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 25 février 2013

OTRN 99 NN 92PN NN NN NYY YN NN YIP TNNN NYY IDINOINNDY LIV NIYN R P99 MANR NI0N NIYN
M9 0299102

Résumé
Chammai nous enseigne comment conjoindre les deux solutions & la précarité de 'exis-
tence que sont le travail et la moralité. Si la Tora ne se donne pas comme une solution a la
précarité de lexistence, bien qu’elle doive devenir fixe (geva), c’est qu’elle est une solution
a une précarité métaphysique, causée par la disjonction de I’acte et de la moralité. Il s’agit
alors de pratiquer une étude véritable, grace a laquelle la régle devient la moralité de I'acte
et 'acte la moralité de la regle.

Reprenons le premier dire de Chammai : « Fais ta Tora fixe ». Tous les commentateurs
conviennent que geva (fixe) s’oppose & arai (précaire). Si Chammai parle d'un geva & faire de
la Tora, c’est que la Tora se donne d’abord comme précaire. Qu’est-ce que cette Tora précaire 7
Qu’est-ce que le précaire de I’étude et de la pratique ?

Remontons au précaire de I'existence elle-méme, qui peut prendre trois formes. Une existence
précaire est premierement une existence pressée par les besoins immédiats : ¢’est la précarité éco-
nomique. Mais la précarité peut aussi se traduire par une existence oisive, inactive voire dissolue :
c’est la précarité morale. L’existence économique est menacée par les besoins ; I’existence morale
est menacée par les appétits. 11 existe une troisieme acception de la précarité : I’existence menacée
par la violence d’autrui ou des éléments. C’est une existence que nous appelerons pathétique.
La solution & cette derniére précarité est la sécurité (bitahon/chalom), qui releve de I'Etat, du
politique. Nous nous intéresserons dans le présent cours aux deux premieres acceptions.

La solution de la précarité existentielle des deux premieres acceptions est ce qu’on appelle
le geva de 'existence. Quelles sont les deux formes de geva qui sont des solutions & la précarité
— économique et morale — de 'existence humaine ?

1. Le travail (melakha/oumanout), productif ou rémunéré, est censé apporter le geva a l'exis-
tence physique et humaine dans sa dimension économique. A la précarité lie aux besoins pri-
maires, le travail répond par une régularité quasi-naturelle. Certes il existe le travail pauvre,
qui ne fournit pas le gite, et le travail précaire; le travail est cependant censé fixer I’existence
humaine.

2. La régle donne un caractére fixe a 'existence dans sa dimension morale. La regle fixe la
vie morale (les midot).

La frontiére entre la vie laborieuse et la vie morale n’est pas tranchée. L'une empiéte sur
Pautre : du travail sur la regle ou de la régle sur le travail. Il est évident que le travail ne peut
conduire a la moralité et la moralité ne peut satisfaire les besoins vitaux. Il n’en existe pas
moins un rapport d’implication entre les deux. Le travail a des implications sur la morale dans le
puritanisme protestant ou dans une vie juive qui suivrait I’enseignement de Avot 2,2 : « Talmoud
Tora im derekh erets » et se méfierait des méfaits de l'oisiveté. La régle a des implications sur la
vie économique par la régulation économique, le droit du travail ou ’éthique du travail.



Rappelons que dans le libéralisme extréme, le travail prime absolument la régle (comme pour
Callicles dans le Gorgias de Platon, la régle ne doit pas entraver la puissance). Ce libéralisme
renvoie la régle au rang de arai, du circonstanciel, du conjoncturel'. Dans le libéralisme, il n’y
a de regle que précaire; la regle se soumet aux intéréts de l'activiste. Seul le travail confere du
geva & 'existence. La vie morale n’apparait plus comme une regle de la vie. Le libéral nie qu’il y
ait un caractere fixe dans l’existence morale : il n’y a pas de morale dans un monde ou la seule
menace est le manque de plénitude du monde physique.

Dans le moralisme extréme, au contraire, nous voyons le Grec. La regle prime absolument
le travail. Le moralisme grec relegue le travail au rang du précaire. Seule la vie morale confere
un caractére fixe. Il n’y a de vie qu’éthique. Le moralisme est « an-ergique »2 en ce qu’il nie
qu’il y ait un caractere fixe de I'existence laborieuse. L’existence laborieuse est vile et servile.
Les travailleurs sont soumis aux philosophes.

Pour ces extrémes, il n’y a qu'un seul régime possible. Pour le libéral, la seule menace est
celle de ses besoins; pour le moraliste, c’est celle de ses appétits. Ces deux extrémes tendent a
nier 'ambivalence de ’existence et a considérer qu’il n’y a de geva que I'une ou 'autre de ces
deux vies. Pour eux, il y a disjonction du travail et de la regle.

')

Revenons a Chammai. Qu’est-ce que le précaire de la Tora? La réponse la plus simple est :
le précaire de I’étude, le dilettantisme, ce que tous les commentateurs voient. Cependant, c’est
aussi le précaire du ma‘asse, de ’acte. Or ’acte, pour la Tora, releéve de la regle, de la mitsva. En
droit talmudique, on parle de mxn nwyn (ma‘asse mitsva). Le travail comme tel ne fait ’objet
d’aucune injonction, il est « hors la loi », méme s’il est réglementé par ailleurs. Le ma‘asse mitsva
est d’autant plus précaire qu’il releéve de la regle et la régle est d’autant plus précaire qu’elle releve
du ma‘asse mitsva.

Dans la vie laborieuse, le travail tire sa nécessité de subvenir aux besoins. Dans la Tora,
le ma‘asse tire sa nécessité de la mitsva. Dans la vie morale, la moralité n’implique que des
principes, pas des actes. La mitsva dit un acte et n’a de réalité qu’actée. Prenons 1’exemple
du commandement de o ax ™25 (kibboud av va-em). Dans le moralisme, c’est un principe, une
disposition morale a laquelle nos actes doivent tendre. L’essentiel y est d’éprouver du respect pour
ses parents. Dans la Tora, le respect renvoie a des actes précis et n’est jamais envisagé comme
une disposition morale. Dans le moralisme, c’est une disposition morale a laquelle conformer ses
actes. Dans la Tora, c’est un acte auquel '’homme est enjoint. C’est cette différence que 1'on
retrouve dans la distinction opérée par Maimonide entre le hasid (celui qui agit par la force des
mitsvot) et le hakham oumot ha-‘olam (celui qui tend & une disposition morale).

L’activité laborieuse et la moralité pallient les instabilités. Elles rétablissent, en dépit des
besoins ou des appétits, le geva de l'existence humaine. Quid de la Tora? A quoi sert-elle ?

On a montré dans le précédent cours que le point de crise existentielle est la disjonction entre
I’activité laborieuse et la vie morale, entre le ma‘asse et la moralité. Le point de crise est qu’il n’y
a pas de réalité morale ni de moralité réelle. Comment conjoindre l’action et la moralité3 ? Pour
Chammal, ni la Tora, ni la mitsva ne se donnent comme un geva de l'existence, a la différence
de la moralité naturelle.

10n trouve cette idée chez Rousseau, lequel dit que les lois sont utiles & ceux qui possédent, nuisibles & ceux
qui n’ont rien.

2Néologisme que nous formons & partir du grec 76 Zpyov (I’ccuvre, le travail) et du préfixe privatif.

3L’action révolutionnaire fut une tentative de conjoindre action et moralité.



D’ou vient la puissance fixative du travail et de la régle? Elle vient justement du caractere
précaire de I'existence soumise aux besoins et aux appétits, comme solution a la précarité. Au-
trement dit, leur caractére positif vient de leur négation de la précarité. A contrario, rien de tel
pour la Tora : son caractere arai vient qu’elle ne se donne pas comme une solution a la préca-
rité. Quel est le comportement de 'homme religieux dans la Tora? Soit I'on fait de la Tora un
travail rémunéré (melakha) pour lui donner une apparence de geva, on fait de I’étude a la chaine.
Soit I’on fait de la Tora une morale naturelle, une régle?. Evidemment, ces deux tentatives sont
vaines car elles réduisent 1’étude & une solution de précarité® ou ne rendent pas compte des lois
cérémonielles.

La Tora n’apporte pas de solution de précarité. Gare a celui qui fait de la Tora une solution
de précarité, sauf a dire qu’il y a une précarité plus essentielle pour l'existence humaine que
les précarités physiques et morales. Notre hypothese ici est que la précarité métaphysique de
Iexistence est causée par la disjonction entre la regle et la moralité. La Tora doit étre la solution
a la précarité métaphysique, non pas par la négation mais par la conjonction effective d’un acte et
d’une régle d’'un méme ordre. Par cette conjonction, la regle devient la moralité de I'acte et I'acte
la moralité de la régle. Cette conjonction, désirable, qui doit étre effective, n’est atteignable que
par 1’étude véritable, étude grace a laquelle la régle se réalise en acte et ’acte moralise. Le Juif
est responsable de la disjonction, qui fait ’existence précaire. Il faut qu’il y ait dans I’existence
conjonction de la régle (mitsva) et de 'acte (ma‘asse).

4Par exemples les sionistes religieux.
5Par exemple étudier au kollel pour se loger.



