COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 3 septembre 2012

TN DYY 2AMNX PINN JY PPRIINI NN IDIN 55N DNNIDDP ORNDYI HI1N .22 NIYN R P99 MAN NI0N NIYN
:117INY 29PN NN NN ANIN DY

Résumé

Le cours démontre la fausseté des idées recues sur Pinhas et sur Zimri : Pinhas, figure du
zélotisme, n’est pas I’agent d’une vengeance violente, précipitée et irréfléchie, ni un fanatique.
Zimri n’est pas le promoteur du mariage mixte, mais un juif mosaique de l'ouverture : il
pense qu’en entretenant une relation avec les idolatres et leur culture sur le mode de la
prostitution, il préserve son identité juive et permet d’établir une forme d’universel.

Les controverses soulevées lors du cours précédent sur le geste de Pinhas nous forcent a revenir
sur la question du zélotisme. Le commentaire de Rachi rapporte un verset qui fait référence a
Pinhas. ”Soyez des disciples d’Aaron” signifie qu’il faille étre "comme Pinhas”. Dans Sanhédrin
82b, il est rapporté qu’apres le massacre ayant provoqué 24 000 morts, Pinhas s’est dressé et a
demandé justice. Rabbi Elazar a dit : le texte n’emploie pas vayitpalel [il pria], mais vayepalel
[il demanda justice]. La forme verbale est intensive, ce qui nous apprend qu’il s’est “accroché”
avec son créateur. Les anges ont voulu I'écarter. Dieu a dit de le laisser, car il est "un zélote
fils de zélote, et un conciliateur fils de conciliateur”. Le zélote dont il est le fils est Lévy, dont
on dit qu’il était violent!. Mais on dit de Pinhas qu’il résorbait la colére, comme son ascendant
Aaron?. Le zélote a donc & la fois une dimension de vengeur et une dimension de conciliateur.
Le zélotisme préte donc & confusion.

Que reproche-t-on a Pinhas? Sa violence et sa précipitation. Sa précipitation vient de la
violence qui 'anime et le pousse au meurtre de Zimri.

Or les gens raisonnables ne se prononcent pas sur un acte sans jugement. Ils ne jugent pas non
plus précipitamment (nous avons vu dans une michna précédente qu’il fallait étre circonspect
dans le jugement). L’absence de jugement et la précipitation dans le jugement sont iniques. On
lui reproche également de ne pas avoir recherché le consensus, d’avoir agi seul. Pire, il aurait agi
contre I'avis de la plupart des israélites présents, notamment les notables, voire le Sanhédrin (ou
son équivalent). Pourtant, l'acte de Zimri est commis au su de tous (bépharésia en grec, ce qui
signifie ouvertement). Voila pourquoi on accuse Pinhas de fanatisme. Mais c’est faux!

1. Pinhas n’a pas agi précipitamment, mais avec préméditation. Dans Sanhédrin 82a (bas), il
est écrit qu’il a pris sa lance et en a caché la pointe sous sa tunique, et qu’il allait en s’appuyant
sur elle comme sur un baton. Quand il est arrivé a la tribu de Chimon, il a dit : « Ou voyons-
nous que la tribu de Chimon est supérieure? [pourquoi ne ferais-je pas comme vous?] » Ils
I’ont entendu et ont dit : "Laissons-le entrer dans la tente de prostitution”. Ils ont dit : « méme
lui, vient faire ses besoins. » Rien n’est impulsif dans le meurtre de Pinhas. En droit pénal, on

Ipar exemple lors du massacre des habitants de Sichem, pour venger I’honneur de sa soeur Dina
2par exemple lors de la révolte de Korah



appelle cela un crime prémédité. Il n’y a donc pas de précipitation de la part de Pinhas, mais
préméditation. Pourtant, dans sa glose, Rachi parle d’emportement (en frangais dans le texte).

2. Un fanatique invoque toujours la loi, par opposition a la violence délinquante, qui est hors
la loi. La question de la loi, dans le cas de Pinhas, est beaucoup plus complexe que dans le
fanatisme.

1) I y a une restriction relative & la loi pour le zélote (Sanhédrin 82). Si un zélote va consulter,
on ne lui répond pas. S’il a la moindre incertitude, au point de vouloir consulter le législateur,
celui-ci ne lui dit pas la loi. Il ne peut plus agir, méme en cas de flagrant délit, s’il a d’abord
consulté son droit. On lui tait la loi pour qu’il n’ait pas a I'invoquer au moment d’agir. Il ne peut
invoquer la loi du moment qu’elle ne s’est pas imposée a lui au moment de l'acte. S’il sursoit,
s’il suspend son jugement, c’est trop tard : il a dépassé le cadre du zélotisme. Le zélotisme ne
procede pas d’une invocation de la loi, mais plutét d’une intuition.

2) Le zélote est il irréfléchi ? Non, il est celui a qui la loi s'impose. Rav dit dans Sanhédrin
82b : "Il a vu la chose se produire, et la loi s’est imposée” (il s’est rappelé la halakha). La halakha
s’était dérobée de Moché, et lui Pinhas s’en est souvenu. Celui qui a trouvé cette loi doit s’en
faire le porteur (du persan parwanaq) et lexécutant. Que la loi s’impose non comme un fait
de la raison comme chez Kant (in abstracto), mais comme un fait du crime, c’est le propre du
zélotisme. Dans le zélotisme, il est question de conscience du crime, et non pas de savoir du
crime. Il n’y avait pas de loi qui interdisait a Zimri son acte avant l'intervention de Pinhas. On
ne parle pas d’une loi impérative, ni méme d’une loi pénale. Il existe l'interdit d’épouser une
idolatre, de s’unir avec une idolatre. Mais la prostitution, est-ce défendu? Ce n’est écrit nul part
dans la Tora, seul I’épisode de Pinhas le laisse entendre. La Michna n’énonce ni un interdit, ni
une peine, mais une loi d’impunité pour les zélotes, sans que ’on puisse les empécher d’agir.

Michna : Celui qui vole un ustensile du temple, celui qui blasphéme Dieu sous le nom d’une
idole (version du Rambam), et celui qui couche avec une Aramite peuvent &tre vengés par un
zélote. Ces 3 cas sont gradués. Le voleur (gonav) agit a I'insu de tous, en cachette. Celui qui prend
Paramite (boél) agit ouvertement. Le blasphémateur (mékalel) se situe & un niveau intermédiaire :
il maudit ouvertement, mais cache le nom de Dieu. Quel est le point commun entre ces trois cas ?
Pourquoi induisent-ils une réaction de zélote? Ces trois cas désignent, au sens strict, des cas
de conscience, et non pas des cas d’école. Ils ne reléevent pas d’un savoir mais d’une intuition
pure. La réside la difficulté de la loi du zélote. C’est une loi assertorique (un jugement de fait),
par opposition a la loi catégorique. Les zélotes frappent a mort, et nous n’avons pas le droit
d’intervenir. Rien ni personne, sauf la personne attaquée, ne saurait empécher le zélote d’agir.
Car la guémara dit (Sanhédrin 81a) : si Zimri s’était détaché de 'aramite, Pinhas aurait été
passible de mort. Si Zimri s’était retourné et avait tué Pinhas, il aurait été impuni, on ne 'aurait
pas considéré comme un meurtrier. On ne nie pas que Pinhas soit un agresseur. On ne nie pas
que la personne agressée puisse se défendre. On ne se représente pas la nécessité morale de cette
loi, car cette nécessité ne reléve pas de la raison discursive, mais d’une intuition pure. Devant
le fait flagrant des trois cas, la nécessité s’impose de frapper, méme a mort. Ces trois cas ne
représentent pas des crimes, mais ils se présentent comme des crimes. On peut ne vouloir s’en
tenir qu’a la représentation, a 'image de cas dont on ne voit pas bien qu’ils sont des crimes. Dans
ces trois cas, ’homme incriminé ne nuit pas a ’autre : ce ne sont pas des crimes dans ’acceptation
sociale du crime. L’homme ne nuit pas non plus a ’Autre (Dieu) : ce ne sont pas des crimes dans
I’acceptation religieuse. Dans le cas des ustensiles du temple, 'homme ne vole ni les laics, ni le
prétre, ni Dieu : il n’y a pas de propriétaire. Malgré tout, il faut dire qu’il se passe quelque chose
de l'ordre du crime impalpable, que seul I'intuitif, le zélote, discerne comme crime. Nous, on ne
peut qu'envisager la possibilité d’une gravité criminelle de ces actes (dérekh halimoud). II est
important de comprendre que 'acte de Zimri fut une prostitution, et non une union. Zimri n’est
pas le promoteur du mariage mixte. Zimri est ce prince de Chimon qui s’accouple sans intention



de s’unir, pour son besoin. De ce fait, ’échange avec Moché gagne en gravité (82b) : Zimri tire
la fille par les cheveux, et demande : fils d’Amram, cette fille est-elle permise ? Sinon, quid de
Séphora ? Toi, Moise, qui t’a permis de t’unir avec une fille d’idolatre ? Moi, je veux uniquement
assouvir mes besoins. Si j’avais voulu m’unir a elle, c’est la que j'aurais fauté. Je reste fidele
a la loi, je ne me perds pas, en n’entretenant qu’'un rapport de prostitution. Zimri rejoint la
critique de Paul aux Pharisiens, auxquels il dit : ”Vous, qui énoncez la loi, étes les premiers a la
transgresser”).

La question est posée du rapport du Juif mosaique avec ceux qui leur sont radicalement
autres, les idolatres. On peut coucher avec leurs filles, au sens strict, et au sens large, par le biais
de la culture, la science, etc., mais dérekh znout, c’est-a-dire avec un rapport de prostitution.
Faut-il faire le choix du sectarisme ? Lui, Zimri, pose qu’il ne peut y avoir de coupure avec les
autres idolatres. Il est un Juif mosaique de 'ouverture. Il pose qu’il faut ouvrir a la fille de 'autre,
du moment qu’elle se prostitue. On ne peut rien partager sans connivence. Et les Frum, le partie
des dévots, ont applaudi! Les Frum sont favorables & I'ouverture de prostitution : j’emprunte a
la culture idolatre pour mes besoins, je suis ouvert. Zimri prone 'universel, mais un universel de
prostitution. Il sait que le rapport a la non-Juive absolue est nécessaire, il le voit chez Moché,
comme chez Aharon avant lui. Il veut ouvrir sa tente, sans pour autant renoncer a soi; il ne préne
pas la mixité. Il veut rester Juif, Juif dominant, un Juif de Moise. Il sait que le Juif ne peut pas
rester cloitré dans sa tente, 'exemple de Moché I'atteste. L’universalisme de Zimri condamne le
judaisme a la prostitution. Quand les Juifs ne sont pas sectaires, ils s’ouvrent a la prostitution.
Zimri parait fidele & Dieu, mais il le trompe. En vérité, la passion du radicalement autre, de ce
qui n’est pas soi, pas juif, se substitue vite & 'amour de l'autre. La prostitution se substitue a
I'intimité amoureuse. C’est 1a que Pinhas frappe. Si I'universel doit advenir, cela doit advenir
par 'union de Moise et Séphora, qui est celle qui fait disparaitre 1’idolatrie.



