
COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 2 juillet 2012

ורודף שלום אוהב אהרון של כתלמידיו הוי אומר הלל מהם קיבלו ושמאי הלל יב. משנה א פרק אבות מסכת משנה
לתורה: ומקרבן הברייות את אוהב שלום

Résumé
Nous introduisons une distinction entre la situation de paix et la réalité de paix. La

situation est de nature politique, quand la réalité est concrète : elle a à faire aux liens
sociaux et conjugaux.

Le pacifiste recherche la situation de paix, en dépit des réalités, si menaçantes soit-elles.
Aaron, lui, ne se souciait que de la paix réelle.

Quel est le rapport entre l’amour de la paix et la traque de la paix ? Pourquoi Hillel emploie
le terme de רודף (persécuteur) pour parler de la paix ? On poursuit en effet ce qui nous échappe,
ce qui prend la fuite et s’éloigne1. D’où l’on tire que la paix fuit et s’éloigne : fugacité de la paix.

Hillel nous dit qu’il faut aimer Aaron, qui aimait la paix. La paix doit être aimée. Que veut
dire qu’il faille aimer la paix ? Cela veut dire que nous serions enclins à aimer mal la paix, ou à
ne pas aimer la paix. La paix est une mal-aimée.

Hillel nous dit qu’Aaron était un amant de la paix. Nous recevons une injonction à faire comme
lui. On nous dit d’être des disciples d’Aaron אהרן) של ,(מתלמידיו mais pas d’agir directement. Il
n’y a pas d’exhortation d’Hillel à l’amour de la paix mais une excitation à l’émulation.

Pourquoi n’aimerions-nous plus la paix ? Pour qu’on nous dise d’être des disciples d’Aaron !
La paix nous échappe et s’éloigne. On finit par ne plus l’aimer, non pas parce que la paix n’est
plus aimable, mais parce que la paix est lointaine, si lointaine que nous ne parvenons plus à
l’aimer. Que la paix ait fui loin signifie que la réalité proche est devenue conflictuelle. Par le
« mésamour » de la paix, nous pouvons dire de toute réalité qu’elle est conflictuelle.

En « situation de paix », il n’y a de réalité stricte que conflictuelle. En « situation de guerre »,
la réalité proche tente au contraire de se pacifier. En théorie politique, chez Hobbes notamment,
on ne fait pas la distinction entre la réalité conflictuelle et la situation conflictuelle. Le concept
d’état de guerre confond l’état de guerre et la situation de guerre. Il y a certes des effets de la
situation sur la réalité proche. Nous nions cependant que le tragique de cette réalité vienne de la
situation de guerre ; au contraire, la situation de guerre a des effets de fraternité. Toute guerre est
transcendante à la réalité. Toute guerre est générale, avec des conséquences sur des particuliers.
Quand deux ennemis se retrouvent face-à-face et s’affrontent, il ne s’agit pas d’un conflit entre
eux, mais d’un effet de la situation de guerre.

À l’inverse, considérons une situation de non-guerre. La réalité est libre. Elle ne subit plus
les effets de la situation. Une situation « neutre » est indifférente à la réalité. Le pacifisme exige
de l’État qu’il soit indifférent à la réalité. C’est une tendance de la doctrine libérale. La réalité
sociale et conjugale peut bien être conflictuelle, le pacifisme s’en moque. Il souhaite uniquement
que l’État ne s’en mêle pas. C’est pourtant ces réalités sociales et conjugales qui intéressent Aaron,

1Par exemple, Paul pourchassait les Juifs pour les traîner devant le Sanhédrin.

1



dans des situations très concrètes. Autrement dit, la situation relève de la politique, la réalité
relève des individus. C’est le credo libéral. Le libéralisme n’a qu’un but : assurer l’indifférence
de l’État à l’égard de la réalité. Le libéralisme et le pacifisme visent l’État pour autant qu’il
est susceptible d’enfreindre la réalité. עכשו שלום vise une situation où l’État ne menace plus
d’exercer son droit de guerre. Mais les personnes de ce mouvement se refusent de voir combien
la réalité judéo-arabe est lourde de menaces. S’ils étaient hillélistes, ils s’interrogeraient sur la
réalité judéo-arabe, voire sur la réalité juive. Le mensonge de leur pacifisme est qu’au mépris de
la réalité hautement conflictuelle, ils visent une indifférence à la réalité judéo-arabe. Eux-mêmes
créent des conflits dans la réalité.

Aaron, lui, s’intéresse à la réalité, à une réalité apaisée. Autrement dit, l’amour de la paix,
c’est l’amour de la réalité, une réalité partagée entre un homme et un autre. En l’absence de
l’amour de la réalité, la réalité se mine. Si nous aimions la paix, constatant qu’elle fuit, nous
n’aurions de cesse de la poursuivre2.

L’amour de la paix est l’amour d’une réalité apaisée. Qu’arrive-t-il quand la paix fuit et que
le conflit tend à devenir une réalité ? L’amour de la paix s’estompe à mesure que la paix s’éloigne.
On n’a plus le désir de la paix et l’on s’enlise dans une réalité de plus en plus violente. On se
fait à cette réalité. On ne pense plus qu’à se battre et qu’à vaincre. Il s’agit ici d’aimer la réalité,
malgré la réalité. La figure dont on s’inspire est Aaron.

Les Avot dérabbi Natan développent cette figure d’Aaron. On nous dit d’imiter Aaron, parce
qu’il aimait la paix. Quand il voyait deux hommes se disputer, il allait chez chacun à l’insu de
l’autre. « Pourquoi te disputes-tu avec untel ? » demandait Aaron. Il continuait : « untel m’a
supplié d’aller auprès de toi pour plaider en ta faveur jusqu’à ce que tu te sois réconcilié » et
faisait de même avec l’autre, jusqu’à ce que la paix soit rétablie. Dans un autre exemple, un
homme dit à sa femme « Tu ne tireras pas jouissance de moi avant avant que tu n’aies craché
dans l’œil du grand prêtre ! » Du coup, ce couple n’avait plus de vie conjugale. Le prêtre disait
à la femme que son crachat avait des vertus thérapeutiques pour son œil, et elle crachait ! La
réalité conjugale relevait du seul grand prêtre. Sans amour de la paix, il n’y a de réalité conjugale
qui ne soit conflictuelle. Non seulement Aaron mentait, mais il allait jusqu’à son lèse-majesté.

Le texte des Avot dérabbi Natan est reproduit ci-après.
יב פרק א נוסחא נתן דרבי אבות מסכת קטנות מסכתות יב. פרק א נוסחא נתן דרבי אבות מסכת קטנות מסכתות

[בישראל] שלום אוהב אהרן שהיה כדרך ואחד אחד כל בין בישראל שלום אוהב אדם שיהא מלמד כיצד שלום אוהב
מעון השיב ורבים אתי הלך ובמישור בשלום בשפתיו נמצא לא ועולה בפיהו היתה אמת תורת שנאמר ואחד אחד כל בין
רשע באדם או] רע באדם [לו פגע בדרך מהלך אהרן כשהיה מעון. השיב ורבים לומר תלמוד מה אומר ר"מ ו'). ב' (מלאכי
הימנו בושתי אהרן את ואראה כך אחר עיני אשא איך לי אוי אמר עבירה לעבור האיש אותו בקש למחר שלום. לו ונתן
לו וישב אהרן הלך זה. עם זה מריבה שעשו אדם בני שני וכן העבירה. מן עצמו מונע האיש אותו ונמצא שלום. לי שנתן
ואראה עיני את אשא היאך לי אוי אומר בגדיו את וקורע לבו את מטרף אומר מהו חברך ראה בני לו ואמר מהם אחד אצל
האחר אצל לו ויושב אהרן והולך מלבו קנאה שמסיר עד אצלו יושב הוא עליו. שסרחתי הוא שאני הימנו בושתי חברי את
בושתי חברי את ואראה עיני את אשא היאך לי אוי ואומר בגדיו את וקורע לבו את מטרף אומר מהו חברך ראה בני וא"ל
נאמר לכך לזה. זה ונשקו גפפו בזה זה וכשנפגשו מלבו. קנאה שמסיר עד אצלו יושב הוא עליו. שסרחתי הוא שאני הימנו
מפני יום שלשים אהרן את ישראל בכו מה מפני אחר דבר כ"ט): כ' (במדבר ישראל בית כל יום שלשים אהרן את ויבכו
אבל ישראל. בית כל אותו ויבכו נאמר לכך שסרחת לאשה ולא שסרחת לאיש אמר לא מנין לאמתו אמת דין אהרן שדן
שנקראו בישראל היו אלפים כמה ועד ח'). ל"ד (דברים משה את ישראל בני ויבכו נאמר קשים בדברים שמוכיחן משה
משה שרואה מי ישראל בית כל יום שלשים אהרן את ויבכו נאמר לכך וי"א לעולם. זה בא לא אהרן שאלמלא אהרן שמם
לא והוא ובוכים שעומדים גדולים כהנים שני שהם ופינחס אלעזר שרואה מי וי"א יבכה. לא והוא ובוכה שעומד רבינו

יבכה:
מלאכי של כתות וכתות גדול בכבוד מוצעת מטתו שראה מפני אהרן [של] כמיתתו מיתה משה בקש שעה באותה
שבקש [ומנין לחישתו. הוא ברוך הקדוש ושמע שאל עצמו לבין בינו והלא שאל אדם לבין בינו וכי אותו. סופדות השרת
אהרן מת כאשר עמך אל והאסף שמה עולה אתה אשר בהר מות שנאמר לחישתו] ושמע אהרן של כמיתתו מיתה משה

2Les juifs peuvent vouloir aussi par l’usage de la force jouir d’une certaine paix. C’est une situation de non-paix.

2



לך המות למלאך א"ל שעה באותה אהרן: של כמיתתו מיתה [משה] שבקש למדת הא נ') ל"ב (דברים ההר בהר אחיך
אין יושב שאני במקום לו אמר בו גער נשמתך. לי תן משה לו אמר לפניו ועמד המות מלאך הלך משה. של נשמתו לי הבא
משה למשה הוא ברוך הקדוש לו שאמר עד בנזיפה. והוציאו בו גער נשמתך לי תן אמרת ואתה לעמוד רשות לך נותנין
מקום הנה ה' ויאמר שנאמר בראשית ימי מששת לך] מתוקן המקום [שכבר לך שמור העוה"ב שהרי הזה העולם דייך
לא וכשנטלה הכבוד. כסא תחת וגנזה משה של לנשמתו הוא ברוך הקדוש נטלה כ"א). ל"ג (שמות הצור על ונצבת אתי
נשמתן [כל] אלא הכבוד כסא תחת גנוזה בלבד משה של נשמתו לא ה'): ל"ד (דברים ה' פי על שנאמר בנשיקה אלא נטלה
של אף יכול כ"ט). כ"ה א' (שמואל החיים בצרור צרורה אדוני נפש והיתה שנאמר הכבוד כסא תחת גנוזות צדיקים של
שתסמוך. מה על יודע אינו למקום ממקום שזורק פי על אף שם) (שם הקלע בכף יקלענה אויביך נפש ואת ת"ל כן רשעים
הוא] ברוך [הקדוש א"ל שוב שיסמוכו: מה על יודעות ואינן בעולם ושוטטות והולכות זוממות רשעים של נשמתן כן אף
א"ל לכאן. בא משה א"ל הגדול הים אצל הלך מצאו. ולא בקשו למקומו הלך משה של נשמתו לי והבא לך המות למלאך
ישראל שקבלו מיום לו אמרו לכאן בא משה וא"ל וגבעות הרים אצל הלך ראיתיו. לא שוב בתוכי ישראל שעברו מיום
ואותו שמענו שמו לו אמרו לכאן. בא משה להם אמר ואבדון שאול אצל [הלך] ראינוהו. לא שוב סיני בהר התורה את
לחיי גנזו אלהים מקומו את ידע והוא דרכו הבין אלהים א"ל לכאן. בא משה א"ל השרת מלאכי אצל [הלך] ראינו. לא
בארץ תמצא ולא ערכה אנוש ידע לא בינה מקום ואיזה תמצא מאין והחכמה שנאמר יודעת בריה כל ואין הבא העולם
(שם שמעה שמענו באזנינו אמרו ומות אבדון ט"ו) י"ד י"ג כ"ח (איוב עמדי אין אמר וים היא בי לא אמר תהום החיים
משה משה על מצטער אתה למה יהושע הוא ברוך הקדוש לו שאמר עד משה על ומצטער יושב היה יהושע אף כ"ב). שם

מת: עבדי
בישראל שלום רודף אהרן שהיה כדרך ואחד אחד כל בין בישראל שלום רודף אדם שיהא מלמד כיצד שלום רודף
אם אומר אלעזר בן שמעון רבי ט"ו): ל"ד (תהלים ורדפהו שלום בקש טוב ועשה מרע סור שנאמר ואחד אחד כל בין
שלום וירדוף בעולם ויחזור ממקומו יצא אלא ואחד אחד כל בין בישראל שלום רודף האיך ושותק במקומו אדם יושב
שלום עשה הוא ברוך הקדוש אף אחר: למקום רדפהו במקומך בקשהו כיצד הא ורדפהו. שלום בקש שנאמר בישראל
רפאל עשרה אוריאל עשרה מיכאל עשרה גבריאל עשרה קרא שלא במרום הוא ברוך הקדוש עשה שלום ואיזה במרום.
כיון עושין אדם שבני כדרך עשה שאלמלא יהודה. עשרה לוי עשרה שמעון עשרה ראובן עשרה קורין אדם שבני כדרך
[ועמד] בא מהם לאחד שקרא כיון אחד מיכאל אחד גבריאל קרא אלא בזה זה ומתקנאין לפניו באין מהם לאחד שקרא
את שפותחין שבשעה אדם. מבני וענותנין זה את זה ומכבדין זה את זה שיריאים ומנין שירצה. מקום לכל ומשגרו לפניו
לא ממני. גדול שאתה אתה פתח לחבירו אומר וזה ממני גדול שאתה אתה פתח לחבירו אומר זה שירה ואומרים פיהם
כת הן כתות כתות אומרים ויש ממך. גדול אני לחברו אומר וזה ממך גדול אני לחברו אומר שזה עושין אדם שבני כדרך

ג'): ו' (ישעיה ואמר זה אל זה וקרא שנאמר ממני. גדולה שאת את פתחי לחברתה אומרת אחת
הפלגה דור באנשי מצינו שכן הבריות את שונא יהא ולא הבריות את אוהב אדם שיהא מלמד כיצד הבריות את אוהב
אנשי אבל העולם. רוחות בארבע פזרם אלא העולם מן לאבדן הוא ברוך הקדוש רצה לא זה את זה אוהבין [שהיו] שמתוך
רעים סדום ואנשי שנאמר הבא העולם ומן הזה העולם מן הוא ברוך הקדוש אבדם זה את זה שונאין שהיו מתוך סדום
שמתכוונין מאד השם. חילול זה לה' עריות. גלוי זה וחטאים זה]. עם זה [רעים י"ג). י"ג (בראשית מאד לה' וחטאים

הבא: העולם ומן הזה העולם מן הוא ברוך הקדוש אבדן זה את זה ששונאין מתוך למדת הא וחוטאים.
אבינו אברהם שהיה כדרך השכינה כנפי תחת ומכניסן הבריות את מקפח אדם שיהא מלמד כיצד לתורה ומקרבן
שרי את אברהם ויקח שנאמר שרה אף אלא כן עשה לבד אברהם ולא השכינה. כנפי תחת ומכניסן הבריות את מקפח
אינם עולם באי כל והלא ה'). י"ב (בראשית בחרן עשו אשר הנפש ואת רכשו אשר רכושם כל ואת אחיו בן לוט ואת אשתו
ברוך הקדוש עליהם שהעלה מלמד (שם) בחרן עשו אשר הנפש ואת לומר תלמוד ומה אחד יתוש אפילו לבראות יכולין

אותם: עשו כאלו הוא
העשוקים דמעת והנה שנאמר לעוה"ב חבירו שכר חולק [אדם] אין כך הזה בעולם חבירו שכר חולק אדם שאין כשם
אדם בני אלו פעמים שני מנחם להם אין נאמר למה א') ד' (קהלת מנחם להם ואין כח עושקיהם ומיד מנחם להם ואין
לאדם לו נגנבה שאם מנחם להם ואין כלום. להם אין הבא ובעולם הזה בעולם ובנות בבנים ומצליחין ושותין שאוכלין
וכן ח') שם (שם לו אין ואח בן גם ת"ל כן הבא לעולם אף יכול אותו ומנחמין ואחיו בניו באין מת לו שמת או גנבה
אותן עם תורה ללמוד רוצה היה ממזר שאותו בי חבלת בעצמך חבלת ריקה לו אומרים ממזר והוליד עברה שעובר מי
לא אלו לי אוי ואומר שם עומד לאשדוד שהגיעו עד עמהן הולך הממזר והיה בירושלים ושונין יושבין שהיו התלמידים
התלמידים בין ושונה יושב איני ממזר שאני ולפי עכשיו עד שלמדתי התלמידים בין ושונה יושב הייתי כבר ממזר הייתי

ו'): ט' (זכריה פלשתים גאון והכרתי באשדוד ממזר וישב שנאמר עיקר כל לירושלים נכנס ממזר שאין לפי

3


