Cours du 12 novembre 2013.

Résumé du cours précédent

L'étant (créé) doit d’étre a dieu, en regard duquel I'étant n’est rien. En conséquence,
dieu devrait avorter du monde. Par provocation : qu’il y ait un monde, cela n’a pas de sens.
Ainsi, dieu crée le monde a la dérobée (cf. aléthéia de Martin Heidegger).

D’ou le recours du R. Shnéor Zalman a I'analogie dite du soleil.

Cet astre illumine; sa lumiere porte jusque sur la terre. Nous, humains, nous voyons la
lumiere - visible que parce gu’elle prend ses distances avec sa source.

Est-ce a dire que la lumiére n’est pas présente dans source ? Non, mais elle n’est pas visible
dans sa source. De cette analogie, on peut supposer que pour qu’il y ait existence, il faudrait
gu’il y ait distance. Dans La Source-méme, rien n’est : c’est 203, nul d’existence ; mais cela ne
signifie pas que cela n’existe pas.

Néanmoins, en fin de chapitre, I'analogie est tempérée : il y a une différence en l'image et
I'imagé. Laquelle ? Dans l'ordre de I'étre, la source n’est pas a distance (comme le soleil
I'est). Dieu est donc l‘instance de I'étre de I’étant.

Chapitre 4. Texte et Traduction. 1° partie.

D°79R 57 1) Wit %3 2N 137 0D
Il est en effet écrit' : « car C’est un soleil, et c’est un bouclier, 7-1-71->, D777-X. »

A0 RO 7"2P0 X232 7°NYD DTIRMD 19209 11T 1901 A0 WD PRN RT3 DD
7" QWL 1A DOIOR QW 0 WA V2 PR PRI MY 13 2 PNTN YW apnnIn
1"

Commentaire : 132 signifie «’écrin » du soleil pour s’en protéger, afin que les
créatures puissent le supporter. Comme le disent les Sages2 : «a la-venir, le Saint
béni soit-1l sortira le soleil de son écrin : les justes seront illuminés par le soleil ; les
salauds seront consumés par le soleil. » Et de méme que P’écrin protege du soleil, de
méme le nom 0°777-X protége contre le nom de Iétance’.

TR M W9 ROTW TR0 Y nwawn 1M WY PR2 93T DR MW W 11 vy
Q"1 93 2K Awy° 793 5"y "wI9TD

! Psaumes 84,12
? Nedarim
? Jeu sur NN, anagramme de 7-)-71->



Car le nom de I’étance a pour acception « fait étre toute chose » de rien (7°17) et le
désigne une opération permanente, comme Pexplique rachi dans Job": «ainsi faisait
7wy Job tous les jours »°.

92 WL PR MR MR M 79D RXYAN QORI 92 wian YA 922 YOWwIT N1AT 1100
259 W'D 112 2O1P NIPAR NWRD2 Y NWWA IRD2IW 7R3 07 07 8D 0 VA

Quelle est-elle (cette opération permanente) ? C’est le principe vital qui s’épanche a
tout instant de la bouche de dieu qui les produit (les étants) de rien, a tout instant. Il
ne leur suffit pas d’avoir été créé pendant les 6 jours de la Création pour subsister
ensuite de la sorte.

NI MVWONT 0N NTA K357 21737 P91 N0 237 91737 2002 17"12pR D 1PRaw NT02 Im
DI 702 2°APY WL PRN O°R1N2 N1AY 107001 TR PRY 2RI NInDwi 92

Dans la série des attributs laudatifs du Saint, béni soit-11, il écrit® « Le Grand, Le
Puissant ». Le sens de « Le Grand » c’est la Bonté et la diffusion du principe vital
dans tous les mondes et les étants - sans fin, ni limite - afin que se produisent les
étants de rien, et qu’ils subsistent par un effet de gracieuse bonté’.

1991 0 PR INDITADY 1T 9173 00 MBY 171292 7"PR W INTITA IR D 9173 NROPI)
TIM2OV2 207 VALW 7R PR 2RI ML WO PR NNaNT N 2" vawn

Cette Bonté s’appelle « grandeur » car elle provient de la grandeur du Saint béni
soit-1l, lui-méme ; car’ « car dieu est grand, et a sa grandeur, il n’est point de
sonder ». C’est pourquoi, il peut épancher principe vital et existence de rzen, sur les
mondes et sur les étants créés, infiniment’. Car il est dans la nature du bien de se
dispenser.

DX NV PR WY RIN22 X121 DWW N912°2 PRY 1727 "2 PW mAW KO T 7AW 1
MWD 90Wwah X121 W POW3A 12 PRY QNAYT QPRI 92 nYOwRN aYYaR X1 0T

D N237 9oWn F2YNOW 127 RIT PRA WO ARIAT 0 NP TR W X122 30997 7 71
T OMININ PRT P12 RDOKRTD VWD MITAR 1PNITAY 720 7P YW nITA nTan X0
M3 WL PRM K121 X127 73 2"DYUR 7OV N0 NERRT NI Pwa? X123 21w 9owa
WO PRM TR NI WA RN21 2w 90w N1 PRY

* Chapitre 1, verset 5

> Au lieu de dire quelque chose comme nwIy n', le verset use d’un présent itératif > tout le jour, tous les
jours.

® Néhémie 9,32

7 On retrouve I'aspect fortuit de la création du monde chez les épicuriens : une création fortuite, par pure
bonté. A titre d'illustration, le croisement entre la pensée d’Epicure et le monothéisme se trouve dans une
secte musulmane : I'acharisme.

& psaumes 145,3

° puisque sa grandeur est infinie, sa profusion I’est donc aussi.



En outre, comme cet attribut est propre exclusivement au Saint, béni soit-1I - car il
n’est dans la faculté d’aucun étant de rien créer de rien, ni de donner vie de rien -, cet
attribut dépasse I'entendement des étants, car il n’est de 'entendement d’aucun
d’entre eux de pouvoir entendre et concevoir cet attribut et le pouvoir qu’il
renferme de créer ex nihilo et donner vie aux choses - car la création ex nzbilo
dépasse entendement des étants : elle releve de lattribut de Grandeur du Saint,
béni soit-1. Or, le Saint, béni soit-Il, c’est une unité absolue, comme il est dit dans
le Zohar : « Lui et Ses os, c’est tout Un. »

N212°2 PRYW 1131 1PRITA W2 9107 1R T IR WD X121 7O 2w N919°2 PRY QW
7017 29I 2°N272 IN1AA PR WO R1N2Y NP12°7 ROIW INDITA NTA PWID RO21 90w QW
MLWONT DY DIXNYT DA RIW 7"207 20 N3 N7 PWAY N9 PR wian T M
NPAAW 2°19 IN072 KD M3 PRI aNAAY O°RN217T DY M2ANRY 77901 N7 N
IMTY 5192 727 RIT RI2I7 933 19°KIT KI237 7132 INNON

Et de méme qu’il n’est pas dans la capacité d’aucun étant de concevoir son créateut,
il ne peut pas non plus concevoir ses attributs'’ et de méme qu’il n’est pas dans la
capacité d’aucun étant de concevoir sa grandeur - le pouvoir de créer ex nihilo et de
donner vie - comme il est écrit : « un monde de bonté 1l créera »', ainsi il ne peut
concevoir lattribut de Puissance du Saint, béni soit-1l, c’est Pattribut consistant (au
DXNY) a la rétraction et la rétention de la diffusion du principe vital venu de Sa
Grandeur, afin quelle descende et se manifeste aux étants, en sorte qu’elle leur
donnerait vie et leur assurerait leur subsistance de maniére patente’- <II crée>
seulement a la dérobade. Car la phusis se love dans le corps-méme de I'étant, comme
sile corps de I’étant était quelque chose par lui-méme.

Commentaire.

Principe opposé. Nietzsche.

En parlant de volonté de puissance, Nietzsche voyait une surabondance de la force.
Ainsi donc, la volonté de puissance est creatrice par surabondance de force ; il faut que
la volonté de puissance s’ex-prime sans contrainte. Cette volonté de puissance
s’oppose a la tempérance, la sophrosuné de Socrate. Et son reproche se fait par :
« Vous avez honte de votre surabondance de force comme d’autres ont la pudeur de
leur indigence. »

C’est qu’une certaine lecture de Nietzsche reproche a la morale de vanter la retenue.
Son ennemi véritable n’est pas le faible, mais le fort qui retient sa force.

10 Puisque Dieu et ses attributs sont tout Un : ne pas pouvoir comprendre dieu revient a donc ne pas pouvoir
comprendre ses attributs.

" psaumes 89,3

2 Bonté c’est profusion ; Puissance, c’est rétention de cette profusion.

13 N . . . N ) o P , . s
Il y a la une allusion aux temps messianiques ou le dévoilement divin ne détruira pas la création.



Dans le Tanya :

La retenue, ¢’est la marque de la puissance. La surabondance ne reléve pas de la Force,
elle reléeve du Bien, avec la fameuse phrase de ce chapitre : « il est dans la nature du
Bien de se dispenser ».

On retrouve une sentence voisine dans Les lois de Platon™ : « il est dans la nature du
bien de ’ame a étre toujours utile™ ».

Conclusion.

Une certaine lecture de Nietzsche oppose la force a la retenue. Pour le Tanya: s’il y a
surabondance, ce n’est jamais de la Force, c’est de la Bonte.

Mais que la Bonté se dispense sur les étants, ¢’est — somme toute — naturel. Ce qu’il y
a de proprement divin, c’est la retenue de la Bonté. S’il y a retenue, c’est
manifestement de la puissance. Il n’y a donc de sens a la force, a la puissance, que
dans la retenue. Car a contrario, si la Bonté n’était pas contenue, elle serait
destructrice, elle annulerait tout : les étants seraient anx>x»n2 o°%v2. C’est ¢a, le sens de
la Puissance. Puisque c’est un acte contre-nature pour Dieu, il ne peut s’agir que d’un
acte de retention.

* Livre X, 904b
En Grec, « 'utile » est le factitif de Bien



