COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 22 octobre 2013

VYD NINON NV 92 DTNN I MDY 1Y TIT NDION IIN 229 R MIYN 3 P99 MAR NO0N MYN

VNN NN LINNND DY 1OV NN YT DNNR PRY ,DNNN I8N 1Y MDD PIT M LDTRD 0 1D NINOM

0 YT DAY TY NI NNR PRI DT AVIYYA DONDM .DTOON TAD DAY IO NIOY THD MIND TOoN
: PAND) 9903 PYYN 901 NYMIY NN NI PY TN Noyno

Résumé

En quoi consiste la magnificence (tiféret) de 'homme qui pratique les mitsvot? Il s’agit
de l’effet produit par la Loi, a condition que ’homme s’y soumette dans le but de devenir
davantage Homme. La Loi est alors vécue comme un déliement de ’astreinte et un moment
de splendeur.

Reprenons la question et la réponse de Rabbi, mais cette fois par le biais de la guémara. Lors
du précédent cours, nous avons donné la traduction suivante : « Quelle est la voie droite [dans
le sens de dérekh ha-mitsvot] que 'homme triera? ! Toute celle qui confére de la magnificence
(tiféret) a celui qui la fait?. »

Autrement dit, il ne suffit pas de pratiquer, il faut encore frayer la voie droite. Toute voie
légale se donne d’abord comme ambivalente : elle est un mélange de bon et de mauvais qu’il
s’agit de séparer. La proposition « Toute celle dont la magnificence lui vient de 'homme »
est surprenante, voire contraire a la logique. Tiféret est une surdétermination, le prédicat d’un
prédicat. Comment le prédicat de tiféret peut-il étre attribué a des actes sans relever du sujet ?
Si je commets des actes laids, c’est moi qui leur confere leur laideur.. Comment expliquer que
Rabbi fasse dépendre la magnificence de 'acte d’'un autre homme ?

®

Il existe deux passages dans la guémara ou l'on cite cet enseignement de Rabbi. La question
est reprise a 'identique dans les deux passages, mais avec des réponses différentes.

1 Frayer la voie droite par ’amour de la critique
NN 0DV MNDINY me 95¥ MNOINN NN 2NN 20TRN 1D NV NI TOT NN IWN IMIN 29 NN

DoY) OYY O (775 XHWN) INNIYV ONYN N NPONDN DY DNYD PRI NI N0 ONYY AN NI
(:nd> Tnn »5123) ".210 NOI2 NN

L Autrement dit : « Quelle est la voie légale épurée ? »
2 Autrement dit : « qui transfigure ’homme qui fait la mitsva ». il est question d’un homme transfiguré par ses
actes.



A la question « quelle est la voie droite que ’homme triera? », la réponse de Rabbi est :
« il aimera les critiques (tokhahot) [qu’on lui fait]. » C’est en aimant les critiques que I’homme
serait droit, parce que cet amour opere dans son existence le tri. Cet amour de la critique épure
son existence. L’homme aimant la critique assume son existence critiquable, mélée de bon et de
mauvais.

La plupart des hommes n’assume pas une existence critiquable. Il existe deux grands types
d’attitude :

1. Le refus de toute critique, que nous dirons moderne. Les hommes qui ’adoptent assument
leur existence, leur ceuvre en 1’état, sans la trier, et refusent a ce titre la critique, voire s’en
indignent

2. Le positionnement des hommes qui adoptent une attitude a I’abri de toute critique, que
nous dirons archaique, conformiste, et qui les désigne comme irréprochables.

Ces deux types d’hommes se fourvoient. Méme si tout homme est critiquable, tout homme
n’a pas 'amour des critiques.

2 La magnificence de la Loi dans le dénouement de 1’as-
treinte

Le second passage de la Guémara reprend la réponse de Rabbi telle qu’elle se trouve dans la
Michna.

0 TN 2O NN TTO NDWI D NN NN DTY OTNT NIND 292 19N 270 N2 71D NANWN”
DN PR PONT ROYTR PR DN DONT RDYTIR NITI DD DX 0N 29T i0HNPY ROIN  NIWND RIT
DY TIT NN OIDN IIN 22T ,7PYID NN NN NTIND 29 79) LTyPp 91 DN ,11nN) 29 TOPR .Pn
DT ND OONT NNYTN 3" TOPINT XNV ,DTRND 19 10 NIRM PVIYD NINOD NY DD 20TRD 1D NDY
(:35 ©97) *523) "V RV

Nous traduisons : « Rava fit I’éloge de rav Shora a rav Nahman en disant que c’était un
grand homme. Il lui dit : “Quand il viendra chez toi, améne-le moi”. Rav Shora avait fait un
veeu (néder) dont il voulait se défaire et il alla chez rav Nahman, lequel lui demanda : “Est-ce
que tu as fais un voeu en connaissance de cause ?” “Oui!” et ainsi plusieurs fois. De ce fait, rav
Nahman se montra sévere et lui dit : “Retourne chez toi”. Rav Shora sortit et trouva une solution
pour lui : “Rabbi dit ‘Quelle est la voie droite que ’homme triera ? Toute celle qui confére de la
magnificence a celui qui la fait’ Des lors que rav Nahman s’est montré sévere, je n’ai pas fait le
voeu (néder) [en connaissance de cause]” et rav Shora s’est libéré tout seul. »

Rav Shora a pensé que ce veeu n’était pas tiféret pour lui, car il était inconcevable que rav
Nahman put étre sévere a ce point. Que veut dire ici rav Shora sinon qu’il n’a pas fait de veeu
qui ne puisse étre défait. Méme 'homme le plus conséquent ne peut pas vouloir faire un voeu
qui ne puisse étre défait, un voeu dont on ne puisse revenir grice a l’autre. Rav Shora sait qu’il
n’aurait pas fait de voeu si ce voeu n’était déliable.

Ce qu’il y a de plus remarquable est 'asymétrie. Le cas de néder est le cas d’'un homme qui
a pris quelque chose de permis pour se l'interdire, s’astreignant donc au-dela du strict devoir.
Cette attitude est magnificence pour celui qui la fait. Un veu qui est magnificence est un veu
que lautre peut défaire, parce que, en sus, il suppose que son néder puisse étre défait. Le néder
est d’autant plus tiféret qu’il renferme la possibilité de n’étre plus un néder. Le néder a quelque
chose de magnifique car il renferme la possibilité de ne plus I’étre apres le déliement. Le néder



est d’autant plus une tiféret qu’il est déliable : c’est pour autant qu’il puisse étre défait qu’il est
magnifique de faire un voeu. C’est le déliement qui confere de I’éclat et ce déliement vient de
l’autre.

La structure formelle du voeu répond a celle de ’enseignement de Rabbi de notre michna. Que
veut dire ici rav Shora 7 Le premier éclat vient du néder lui-méme. La Loi, la mitsva, partage cet
éclat. La Loi, comme le néder, est une astreinte. C’est cela qui confére a la Loi et au néder leur
caractére magnifique, aux yeux du naif : la Loi est prestigieuse par son caractere astreignant, de
méme que dans le néder. La naiveté est de croire que le prestige vient du caractere astreignant.
C’est contre cela que Nietzsche s’est insurgé! Pour nous, le prestige dont jouissent la Loi et le
néder ne doivent pas se concevoir sans le prestige du déliement. En quoi consiste précisément le
déliement de la Loi? Non pas dans la transgression, mais dans la recherche du permis. Le méme
terme qui dit le déliement dit aussi la permission (lé-hatir signifie lever un interdit).

En général, ce qui fait le prestige de la Loi est d’étre astreignante, voire impérative. Pour
Kant, la marque de la suprématie de la Loi est son caractere impératif. Le néder jouit de prestige,
mais dans une moindre mesure. Mais le néder se double d’un autre prestige : celui d’étre déliable
par Pautre. Le néder m’astreint pour autant qu’il me lie. L’autre a le pouvoir de m’en délier. Le
néder a pouvoir de lier mais il a pouvoir de se délier par le moyen d’autrui. La question qui se
pose est : si la sentence concerne la Loi, est-ce que la mitsva a pouvoir de se délier ? A priori, non !
Seule les lois civiles modernes, soumises a des groupes de pression, ressemblent a des nédarims
collectifs et, par leur caractére précaire, peuvent se délier !

Ce qu’il y a de mauvais (psolét) dans les mitsvot est de les vivre comme une astreinte.
Pourtant, c’est aussi dans l'astreinte que consiste le bon (okhél). Si je vis lastreinte & la Loi
comme une astreinte aveugle ou brute, je me tiens loin de ’homme (ha-adam). Si je vis la Loi
comme astreinte a devenir Homme, alors plus je serai Homme, plus je vivrai la Loi comme un
déliement, et plus comme une astreinte aveugle ou brute. Si j’entends par la mitsva I'injonction
d’étre Homme, alors a mesure que je suis Homme par la Loi, par le vécu de la Loi, la Loi
d’astreinte se change progressivement en dénouement ; elle se délie.

La liberté nous est restituée, mais pas la licence. De la vient le double prestige de la mitsva.
Le prestige de la Loi est indissociable de son déliement. Vivre dans la Loi une astreinte détachée
du devenir-Homme, c’est se fourvoyer. La mitsva est vouée a nous restituer la vraie liberté de
I’homme, pas celle de I'individu. L’Homme que je deviens ameéne le déliement de la Loi. La mitsva
porte en elle son déliement a venir.

Notre texte nous dit donc que la voie droite est d’étre Homme par la mitsva, laquelle est
destinée a restituer a I’homme sa liberté et la magnificence de son devenir-Homme.



	Frayer la voie droite par l'amour de la critique
	La magnificence de la Loi dans le dénouement de l'astreinte

