Cours 29 octobre 2013

Résumé du cours précédent :

La 1% partie du chapitre traite de la nullité d’existence de I'étre en regard de « Dieu ».

Le Ba’al HaTanya insiste sur le paradoxe suivant : I'étant doit d’étre (ex nihilo) a Dieu, en
regard duquel pourtant il n’est rien. On en a conclu que, pour tenir a I'étre, 'homme ne doit
donc pas regarder a Dieu ! Pour pasticher Nietzsche, « Dieu doit mourir ; vive I'homme ! » Ce
qui serait I'explication de I'athéisme comme crise.

Cependant, le probleme est mal posé, car posé pour I'homme ; alors que c’est d’abord
un probleme pour Dieu: comment peut-Il tirer I'étre du néant sans, d'un regard, le
réduire a néant ?

Texte et traduction.

IR WA A1 DWONAT IR 1T R 22T PIRD VRAT WAWT MR R A1 S0nm
D2WI H9M2Y PIRT Y PR 7O 1Y

Analogue a cela est la lumicre du soleil - celle-ci éclairant la terre et ses habitants - qui est
<d’abord> un éclat, puis une lumicre diffuse, depuis le corps du soleil [I'astre lui-méme] et parait
éclairer toute la terre et ce qui est dans espace de I'univers.

VWONN ORW DNWAY MEY WATT NTD I A132 2" 11w 7T 1P IR 0w 7 7Im
Lonn mipna RIS 93w w5 3" pImn R

Or, il est évident que cette lumiere puis cet éclat sont déja dans le corps et la mati¢re de 'astre
solaire lui-méme — dans le ciel. Car <il est évident que> si la lumiere se diffuse et éclaire de loin, «
fortiori peut-elle éclairer en son endroit’.

D172 33 0239 NINVENA W DY 9D Wian DRI TR T 11T W1 Whn Impna avw o
AT PTI MING MPn X1Aw wRwn

Seulement, /a a sa place, cet éclat n’est <comme> rien, puisqu’il est nu/ d'existence en regard du
corps sphérique du soleil, qui est la source de cette lumiere et de cet éclat.

DOnW 93 NAN 2R S9Ma P WA 170 QXYY 913 770K TR P70 T IR 1T
D3 PYR Wi W09 AT 1T IR IR AR NIRTEAD WA M7 M3 IR PRY PIRT DY)

! wnn sera rendu par des italiques sur les mots auxquels il est attribué .
? wnn rendu par les italiques :illustration.



Car cet éclat et cette lumiere ne sont qu'un 77 éclairement issu du corps et de la substance-
méme de I'astre solaire n’éclairant que dans I'atmosphere de 'univers, sous le ciel et sur la terre —
la ou n’existe pas le corps-méme de lastre en réalité — < et ou> alors, cet éclat et cette lumiere
apparaissent comme guelgue chose a tout ceil.

P 990 w0 oW 1HY 9911 PR WHWT 9132 17172 RITWD 2RWH DRI WO aw IRD PHY 99
VAW O3 RITW 1722 1PR P O PRA PRY Whan 0ORY PRY oW X7 NAR1A 0D 0OXY PR oW
17Y92 DORY R

Aussi le nom de «chose» leur revient [elles prennent le nom de choses aussitot qu’elles
apparaissent dans 'atmosphere] ; ce qui n’est pas le cas lorsqu’ils sont contenus dans la source,
dans le corps du soleil — il n’y a pas de nom possible, sauf le nom de néant. Car en vérité, elles ne
sont vraiment rien la (dans la source), car rien la n’éclaire, sauf la source elle-méme — le corps du
soleil, et rien en dehots.

DY YOI 1D MINN YR YOW "23% X127 70 O onYD annTa whan uNT 20027
YOI ' M YOW 1 LWOHNA 1T IN M P AR OAXY O 27IPR R aNIR I
WO PRM ORXIN 001N WAL

De méme, absolument a l'identique, sont tous les étants a 'égard de I'épanchement divin, depuis la
souffle de sa bouche qui se répand sur eux et cause leur étre, alors qu’il est leur source. Ces étants
ne sont eux-mémes quelque chose que comme la lumicre et les rayons qui s’épanchent <du
soleil>. Et c’est le souffle divin qui s’épand et se revét en eux, et qui les fait passer de rien a
choses.

Wnn 0DXI PPRY 2WNN NINENA D02 WA IR 11D 27PN 2239 MIRYXA 22901 T 19N
5911 PR PRI 93 T2 17MPR O PRY 221w DN P 1IPR2 RITWD DY WO awa XIp1 1K)
"M RITW NPRT AR 970 OIWAT DRI IR PRY 19w W1 1Y XX 900 v aw oy
anIR M

C’est pourquoi, ils (les étants) sont nuls d’existence en regard de leur source, comme la lumiere
bl b

du soleil dont Iexistence est nulle et n’est considérée comme rsen, et qui n’a pas encore de nom

quand elle contenue dans sa source — seulement sous le ciel, ou sa source n’est pas. De méme

pour les étants, il ne leur revient le nom de chose qu’en notre regard, nous que ne voyons pas ni

ne percevons la source, qui est le souffle divin — cause de leur étre.

WO WA IR 'ROIW WD MR WO Onw awnn) 0721 2RN2IT NPHAWA 1017 RN 197
17212 1PRWD 712

C’est pourquoi apparaissent a nos yeux corporéité des étants, maticre (des étants), et caractere
tangible (des étants) : ils sont de pures choses, comme la lumicre du soleil apparait une pure
chose lorsqu’elle n’est plus contenue dans sa source.

QY7 99N HHI NINENA NPT PR DWnaw 7IR0Y A7 Hwni a7 Ywnai PR aTaw P
PRI PRY P 7NN 07PR2 07 PRI P 2RWH MNA WL 1R OV AR PIRT 2
DOTPAY TR T P20 IR 07PN MIRNEARD O°002 1R TR7Y W1 S1YY IR



Cependant, en ce point 'analogon ne ressemble pas tout a fait au modé¢le — de prime abord — car
dans I'analogon, la source n’existe absolument pas dans 'espace du monde, ni sur la terre, o u sa
lumiére apparait comme pure choses, ce qui n’est pas le cas des créés : ils ne laissent pas d’étre
dans leur source a la différence que la source n’apparait pas aux yeux de chair. Et pourquoi dés
lors ne sont-ils pas nuls d’existence dans leur source ? Pour comprendre cela, il faut quelques
préliminaires.

Commentaires.

Résumé rhétorique : on amene le concept, puis 1’analogie pour enfin restreindre 1’analogie.
L’analogie n’est donc pas compléte.

Pour revenir a la question cruciale du cours précédent, comment « dieu » peut-il tirer 1’étre du
néant sans, d’un regard, le réduire a néant ?

Réponse du Tanya :
Dieu peut tirer I’étre du néant s’il se dérobe dans 1’acte-méme de créer : Dieu crée le monde
« & la dérobade »*. La création est donc, de la part de Dieu, une dérobade.

Il'y a cependant dans le texte une expression qui s’avéerera fondamentale mais qui semble
intempestive aussi tot : la notion de mwabnn (contraire de muwsnr).

Cf. L’homme invisible : il ne se voit qu’avec des bandelettes : ’homme ne se voit pour autant
qu’il est dissimulé.

C’est I’alétheia’ de Martin Heidegger : 4 la fois sortie de I"oubli et couvrement.

Cela montre a quel point la chose émanée (« exprimée » en termes spinozistes) pour exister
suppose la distance d’avec sa source. Ce qui veut dire que cette chose n’est rien avant d’étre
exprimee.

On dira de méme qu’une ceuvre n’est rien dans son auteur : ’ceuvre n’est rien en lui tant
qu’elle ne s’est pas produite. Pourtant, aprés sa production, on peut dire que I’ceuvre était
contenue en lui. Tant qu’il n’a pas irradié son ceuvre, son ceuvre n’est rien. Pour que 1’ceuvre
se produise, il faut que I’auteur perde contenance.

La question de la distance entre soleil et rayon / dieu et création :

A se tenir a I’analogie, il faut qu’il y ait distance : c’est & distance de sa source que la lumiére
éclaire. L’exprimé ne peut rien signifier au lieu de sa source : il faut que I’exprimé soit a
distance. De plus, s’il y a distance, y a-t-il continuité ou discontinuité avec sa source ?

Mais la fin du chapitre dit la divergence entre le modeéle et son analogon :
- Il yabien distance du soleil et de la lumiere ;
- Ilyainstance de dieu : « I’étre est dans sa source »

* La dérobade se dit o>v1 = 09: « caché < le monde »

* Etymologiquement, Aletheia (littéralement « hors de la [éthé »), dit I’expérience originaire de la vérité comme
sortie de I'étant hors du retrait. Il ne s’agit pas d’un jeu de mots fondé sur le « a » privatif d’A-léthéia. Pour
Marlene Zarader, « [...] pour étre ce qu’il est le dévoilement a besoin du voilement ».



On ne doit pas traduire par «contenu » (plutét qu’instance), car sinon, il n’y a plus de
distinction possible entre I’étre et dieu.

Dieu est I’instance de 1’étre : stare in : se tenir dans : 1’étre se tient en dieu.
Dieu, dirons-nous, c’est a la fois I’instance de 1’étre sans pour autant le contenir.



