COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 15 avril 2013

DTRN Y2 DX 92PN M NN NYYI VYN NHBN YIP TRIN NYY IININNDY IV MIYN X P9 MAN NN NIVYN
MY 0”9 95102

Résumé
La réception de lautre n’est pas 'invitation de I'autre qu’entend la lecture naive. Le
sens passif de recevoir (megabel) en hébreu biblique doit étre restitué pour entendre dans ce
verbe 'adresse et ’acceptation. L’autre homme auquel il faut faire bonne bonne figure est
celui que je considére comme s’adressant & moi-méme et me révélant comme devant étre un
homme.

La lecture naive de cette michna, qui comprend l'invitation d’étrangers, est particulierement
grotesque car Chammal était réputé présenter un abord austeére. La clé de l'interprétation de
la michna est selon nous a chercher dans le sens du mot meqabel. Les commentaires médiévaux
ne s’y attardent pourtant pas : Barténora entend « recevoir » dans le sens de « recevoir des
invités ». Maimonide reformule ainsi : « il faut que le commerce entre hommes soit aimable ».

Dans Awot 3,12, Rabbi Ichmagl dira : « Regois tout homme dans la joie ». Maimonide com-
mente sur place que recevoir tout homme dans la joie est plus exigeant que lui faire bonne figure.
Le traducteur de Maimonide, Samuel Tibbonide, indique en note de ce commentaire qu’il faut
comprendre megabel au sens de « faire face », « étre paralléle », selon 1’étymologie magqbil.

En hébreu biblique, I'expression « recevoir (meqabel) un homme » n’existe pas. Elle est une
extension d’un sens premier qui porte sur un objet (par exemple, la Tora). Le sens de recevoir
est originellement passif. Pour interpréter la michna, il faut conserver ce sens passif. En francais,
recevoir signifie laisser entrer chez soi un invité, soit parce qu’on I’a convié, soit parce qu’on a
été prévenu de son arrivée. En hébreu, la correspondance de ce sens est makhnis, utilisé pour
décrire I’hospitalité active d’Abraham (hakhnassat orhim).

Le terme Megabel s’emploie dans divers contextes.

1. Pour la réception de la Tora qui est donnée aux israélites (gabalat ha-Tora). La réception
est précédée d’un don.

2. Pour des coups, qui peuvent aussi étre regus : ils sont a I'adresse de celui qui a fauté, il y
a une intention qui est visée. On ne regoit une chose que si elle nous est destinée.

3. Pour le réceptacle d’un liquide qui s’écoule de haut en bas, et a dans ce cas une connotation
verticale.

4. Pour l'idée d’acceptation : meqabel signifie simultanément recevoir et accepter. C’est le cas
lorsque I’on regoit des peines ou des épreuves (gabalat yissourin). Un paralléle peut étre établi avec
les stoiciens, qui pensent que le destin n’est pas fortuit, mais providentiel. La volonté permettant
I’acceptation des malheurs rend libre face aux épreuves et affermit ’ame. L’acceptation des
peines suppose-t-elle de la part du récepteur ’adresse 7 Oui, car si le malheur n’était pas adressé,
il serait fortuit ou arriverait par erreur. Ce ne serait plus une réception. Les stoiciens ne parlent
cependant pas d’adresse car il n’est pas question pour eux d’un Dieu volontaire. Leur conception
de Dieu les empéche de penser clairement cette adresse.



La question est de savoir s’il suffit de croire que le malheur nous est adressé pour l’accepter.
Est-ce un acte de foi, ou bien quelque chose de I'ordre de la vérification ?

Le sens retenu pour meqabel est celui d’une réception qui implique une adresse et I’acceptation
par 'autre. Lifschutz commente « regois tout homme » en précisant : juif et non juif (ha-Adam).
Comment comprendre la réception d’'un homme ? Parmi les sens établis, nous écarterons celui de
réceptacle d’un liquide et retenons 1'idée de réception en tant que la chose m’est adressée.

Il s’agit de la question — galvaudée — de l'acceptation des différences. Précisons que l'on
ne parle pas ici d’acceptation contractuelle des étrangers sur un territoire, mais plutét d’une
acceptation réceptive, ol quelque chose de 'autre m’est adressée.

Lévinas parle de respect de l'autre dans le sens d’un maintien a distance, en renoncant a
vouloir que 'autre et moi soyons mémes. Mais ’acceptation de 'autre comprise comme tenue a
distance n’est pas la gabala. A contrario, I’acceptation réceptive sans distance suppose ’adresse.
La michna serait & comprendre ainsi : « Regois tout homme, si c’est avec aménité — sinon, ne le
recois pas ».

Tout homme peut étre recu comme une épreuve, pour autant que je pense que la violence de
Iautre m’est adressée. Mais tout homme n’est pas & mon adresse : donc tout homme n’est pas
recevable. Nous proposons une analogie entre ’homme et le malheur acceptés. Nous acceptons le
malheur pour autant que nous admettons qu’il nous est adressé. Si la souffrance m’est adressée,
elle me révele comme devant souffrir. De méme, 'homme m’est adressé quand il me révele a
moi-méme comme devant étre un homme. Ainsi, 'accueil dont Chammai parle est loin de la
lecture naive : en effet, il y a trés peu d’hommes dont on puisse dire qu’ils me sont adressés et
qu’ils me révelent & moi-méme comme devant étre homme.

Quand on se rend compte que ’homme qui s’adresse & moi me révele que je dois étre homme,
on 'accepte avec sourire. Soudain, on se ressaisit comme devant étre homme.



