COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 11 février 2013

DTN 93 DX 92PN NN NN NYY YN NDN YIP THNN NYY IDINOINNDY LIV NIYN R P99 MANR NI0N NIYN
M9 0299102

Résumé

Chammai nous exhorte, non pas a étudier a heures fixes, mais a faire de ’étude de la
Tora ’activité qui regle notre existence. L’étude et le travail doivent se fondre pour que
I’étude ait la fixité du travail. Par cette discipline, & force de régularité et d’intériorisation,
la Tora devient ma Tora.

« Chammai dit : “Fais ta Tora fixe, dis peu, mais fais beaucoup, et regois tout homme avec
un visage radieux.” » Dans ce cours, nous allons étudier la premiere proposition : « Fais ta Tora
fixe ». Le terme « fixe » (geva, ¥2p) est une expression rabbinique qui s’oppose au terme ara#
(™™1Y), et s’emploie notamment pour parler des repas ou d’un habitat.

1 Les commentateurs

1.1 La lecture de Maimonide

Maimonide restitue le couple antinomique geva/arai. Dans Hilkhot talmoud Tora 3,7, il écrit :
« Peut-étre te diras-tu : “quand j’aurai amassé beaucoup d’argent, je reviendrai étudier. Je vais
d’abord acquérir tout ce dont j’ai besoin, puis je me libérerai de mes affaires et j’étudierai” 7 S’il
te vient ce projet, tu ne mériteras jamais la couronne de la Tora, mais fais ta Tora geva et ton
travail arai. »

Dans son commentaire sur notre michna, Maimonide écrit : « Fais de 1’étude de la Tora
I’essentiel et fais en sorte que toutes les autres occupations lui soient subordonnées. Si une affaire
se présente, prends-la; sinon, ce n’est pas un dommage. »

Ainsi pour Maimonide, on n’a pas a mettre de c6té ’étude pour faire des affaires. Ici le couple
essentiel /accessoire (iqar/tafel, Vpy/59m) remplace le couple fixe/circonstantiel (geva/arai).

1.2 La lecture de Rachi

Pour Rachi!, « il faut étre fixé dans des moments dédiés a la Tora. »

Une autre glose de Rachi semble cependant contradictoire : « il ne faut pas fixer des moments
d’étude : toute la journée doit étre dédiée a I’étude ». Nous verrons que cette glose-ci semble plus
vraisemblable.

10u pseudo Rachi, car 'authenticité du commentaire est douteuse.



1.3 La lecture de Bartenora

« Que l'essentiel de ton occupation, de jour comme de nuit, soit I’étude. Et quand tu seras
fatigué, travaille! Il ne faut pas que I’essentiel de ton occupation soit dans le travail, et que quand
tu es libre, tu t’occupes de la Tora ». Le travail doit étre ramené a un role de loisir et I’étude a
un role de travail.

©

Notons pour clore 'introduction a cette michna que Chammai ne parle pas de « la » Tora,
mais de « ta » Tora, ce qui signifie qu’il faut d la fois la faire sienne et la rendre fixe. Dans la
Bible, I'expression « ta Tora » désigne la Tora de Dieu, ’homme s’adressant & Dieu. Dans le
Talmud apparait « Tora-to », qui désigne la Tora d’un homme : dans Th Awvoda zara, on critique
celui qui fait de sa Tora des « paquets » (havelot havelot) : de méme que celui qui gagne de
I’argent petit & petit augmente sa fortune, ’homme doit étudier sa Tora continuellement pour
Paugmenter, sinon il la diminue en apprenant beaucoup a la fois (par « paquets »), car il I'oublie.

2 Notre lecture

L’existence humaine est antinomique, car faite d la fois de mouvements et de repos entremélés
(c’est la « branloire pérenne » de Montaigne). La constance du mouvement suppose la constance
du sujet mobile. Dans la langue du Talmud, I'existence est faite de geva et de arai. Une existence
marquée par la constance est réglée, tandis que les appétits et plaisirs déreglent 1’existence.

Il y a deux composantes de la constance (ou geva) de I'existence : les lois et le travail?, la
régle et le régulier. I1 y a des hommes qui ne sont réglés que par le travail : ils ont une activité
réguliére, mais pas réglée. Leurs écarts ne menacent pas la fixité de leur existence. Pour les Grecs,
I’homme aspire a 'immobilité, dans 'imitation de Dieu, lui-méme immobile.

Tout homme, par le travail, aspire au repos et a 'immobilité, méme les libéraux les plus
acharnés. L’aspiration a la régularité de I'existence s’est manifestée par I’apologie du travail et
de la morale bourgeoise dés le XIX® siecle. Les écarts de conduite n’étaient tolérés que s’ils ne
déréglaient pas le travail ou la réputation (cf. les romans de Zola). Le bourgeois du XX¢ siécle,
lui, aspire a une existence réguliere, mais déréglée, arai. Pour ce dernier, seul le travail subsiste
comme geva. La régle (nomos) ne compose plus lexistence du bourgeois moderne, qui ne se soucie
plus des lois. La seule fixité est le travail lui-méme. Il ne se soucie plus ni de la morale, ni de la
loi : régularité de 'activité, licence des appétits. Ce glissement est consubstantiel au monde du
travail tel qu’il est aujourd’hui structuré. Les sens sont investis, mobilisés dans le travail, mais,
en dehors, ils sont livrés aux appétits. Le bourgeois n’est donc pas completement déréglé. Les
seuls vrais déréglés, rares, sont les oisifs (sur le modele aristocratique) et les poétes.

La michna enjoint a conférer du geva a Iexistence par « sa » Tora. Il nous dit de régler notre
existence par ’étude. La composante de la régle parait évidente, mais il y a plus : la régularité de
I’existence par I’étude, comme elle s’acquiert d’ordinaire par le travail. Nous reformulons ainsi la
michna : Que la régle (vépog) de ton existence vienne du régulier de ton étude. « Il n’y a pas de
beth ha-midrach sans un hiddouch par jour », nous dit le Talmud®. Ne régle pas ton existence par

2 Melakha ou oumanout [métier].

3Les Grecs avaient identifié le couple ¢piaig/vépos (nature/loi), les phénoménes naturels réguliers relevant de la
part de nature chez Aristote.

4Tb Haguiga 3a.



Pobéissance & la loi (sinon Chammai n’aurait pas dit « ta » Tora), n’aie pas une existence servile
et désintéressée de serviteur d’Etat : dans ce cas, la régle structurerait le travail, la melakha
tendrait & devenir avoda (service).

Dans la conception patronale du travail, la loi prévaut sur le travail. Mais dans le capitalisme
libéral, toute régle est rendue circonstancielle ; le rapport a la loi est rendu opportuniste, celle-ci
est reléguée comme arai. Le salariat devient obsoléte ; le rapport a la création est omniprésent,
selon le modele de l'artiste. Le travail tend & étre structuré par l'activisme (Pactivité pure),
Iexercice de la puissance, la prévalence de la performance. La volonté de réguler les marchés
est vaine car contraire au sens méme du travail, qui investit tout le geva de I'existence. Par sa
puissance réguliére, le travail relegue la regle au rang de circonstance. Toute autre activité, méme
I’étude, se subordonne la plupart du temps au travail. L’assignation d’'un temps d’étude ne suffit
pas a faire le geva de sa Tora : la premiere glose de Rachi est fausse. Dans Tb Berakhot 68a,
on lit : « Celui qui fait de sa Tora des moments de sa journée abolit I'alliance ». On dit ailleurs
de Paul également qu’il abolit I’alliance. Comment étudier, méme peu, sans abolir la Tora? Le
Rabbi Loubavitch pouvait répondre : « Méme le peu que tu étudies, fais que ce soit inscrit dans
ton &me, au moins pour la journée! »

Certains reglent leur existence sur la Tora et lui conferent un caractére régulier par le travail.
C’est le cas des Frum. Ils dissocient alors la regle et le régulier du geva de 'existence. Cela finit
en antagonisme, car le travail tend a autoriser les écarts de conduite qui ne s’accompagnent pas
d’une dégradation du travail. Il y a un risque de prévalence du travail sur la regle, ou l'inverse.
Pire est le cas du Juif qui regle sa vie sur la Tora et consacre son temps a I’étude dans un kollel,
sans associer les deux. Pour Chammai, il faut fondre la Tora comme loi et la Tora comme étude;
la regle et 'activité doivent venir d’'une méme source. Ton étude doit produire la regle. Régler
son existence sur son étude signifie s’affairer & sa Tora (oseq ba-Tora), ce qui peut aussi valoir
pour les Bne Noah dans leur Tora®. Il ne s’agit pas de la loi produite de soi (Paul), mais produite
de Deffort a l'intérioriser. Dans Tb Avoda zara 19a, Rava dit : « D’abord, la Tora se donne sous le
nom de Dieu ; aprés [I’étude] elle se donne & son nom, comme il est dit : “Dans la Tora d’Hachem
son désir se trouve, et dans sa Tora (& lui), il méditera jour et nuit.” (Ps. 1,2) ». Que la Tora
soit le geva de notre existence, comme si apres ’étude nous la proférions nous-mémes. Le coup
de grice est donné a Paul! Il ne s’agit pas de 'apprentissage de la régle comme du droit, ni
d’apprentissage extérieur sur un fond d’oisiveté, sans activité. On ne parle pas de 'instruction de
Ienfant ou de la formation dans un kollel. Ceux-ci ne relevent pas de la melakha, car ne font pas
de I'étude un métierS. Il y a un fond de batala dans 'intruction de 'enfant ou dans le kollel, car
ils ne font pas de ’étude un travail régulier. Or il faut étudier comme d’autres travaillent, donner
une dimension laborieuse a I’étude. L’intériorisation de la loi n’est pas ce qui donne naissance
au surmoi, le passage d’une obéissance a une autre par la création de la conscience morale. De
la loi, je produis progressivement le sens par I'effort de I’étude, au point de pouvoir dire : « est
mienne, je I’ai produite ».

5Cf. Tb Awoda zara 3a : 5T 1129 NINW NN POWY DAND T 199K
6Cf. Maimonide : « Fais de ta Tora un métier ».



	Les commentateurs
	La lecture de Maïmonide
	La lecture de Rachi
	La lecture de Bartenora

	Notre lecture

