
COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 11 février 2013

האדם כל את מקביל והוי הרבה ועשה מעט אמור קבע תורתך עשה אומר שמאי טו. משנה א פרק אבות מסכת משנה
יפות. פנים בסבר

Résumé

Chammaï nous exhorte, non pas à étudier à heures fixes, mais à faire de l’étude de la
Tora l’activité qui règle notre existence. L’étude et le travail doivent se fondre pour que
l’étude ait la fixité du travail. Par cette discipline, à force de régularité et d’intériorisation,
la Tora devient ma Tora.

« Chammaï dit : “Fais ta Tora fixe, dis peu, mais fais beaucoup, et reçois tout homme avec
un visage radieux.” » Dans ce cours, nous allons étudier la première proposition : « Fais ta Tora
fixe ». Le terme « fixe » (qeva, (קֶבַע est une expression rabbinique qui s’oppose au terme araï
,(עֲרָאִי) et s’emploie notamment pour parler des repas ou d’un habitat.

1 Les commentateurs
1.1 La lecture de Maïmonide

Maïmonide restitue le couple antinomique qeva/araï. Dans Hilkhot talmoud Tora 3,7, il écrit :
« Peut-être te diras-tu : “quand j’aurai amassé beaucoup d’argent, je reviendrai étudier. Je vais
d’abord acquérir tout ce dont j’ai besoin, puis je me libérerai de mes affaires et j’étudierai” ? S’il
te vient ce projet, tu ne mériteras jamais la couronne de la Tora, mais fais ta Tora qeva et ton
travail araï. »

Dans son commentaire sur notre michna, Maïmonide écrit : « Fais de l’étude de la Tora
l’essentiel et fais en sorte que toutes les autres occupations lui soient subordonnées. Si une affaire
se présente, prends-la ; sinon, ce n’est pas un dommage. »

Ainsi pour Maïmonide, on n’a pas à mettre de côté l’étude pour faire des affaires. Ici le couple
essentiel/accessoire (iqar/tafel, (תָּפֵל/עִקָּר remplace le couple fixe/circonstantiel (qeva/araï ).

1.2 La lecture de Rachi
Pour Rachi1, « il faut être fixé dans des moments dédiés à la Tora. »
Une autre glose de Rachi semble cependant contradictoire : « il ne faut pas fixer des moments

d’étude : toute la journée doit être dédiée à l’étude ». Nous verrons que cette glose-ci semble plus
vraisemblable.

1Ou pseudo Rachi, car l’authenticité du commentaire est douteuse.

1



1.3 La lecture de Bartenora
« Que l’essentiel de ton occupation, de jour comme de nuit, soit l’étude. Et quand tu seras

fatigué, travaille ! Il ne faut pas que l’essentiel de ton occupation soit dans le travail, et que quand
tu es libre, tu t’occupes de la Tora ». Le travail doit être ramené à un rôle de loisir et l’étude à
un rôle de travail.

n

Notons pour clore l’introduction à cette michna que Chammaï ne parle pas de « la » Tora,
mais de « ta » Tora, ce qui signifie qu’il faut à la fois la faire sienne et la rendre fixe. Dans la
Bible, l’expression « ta Tora » désigne la Tora de Dieu, l’homme s’adressant à Dieu. Dans le
Talmud apparaît « Tora-to », qui désigne la Tora d’un homme : dans Tb Avoda zara, on critique
celui qui fait de sa Tora des « paquets » (ḥavelot ḥavelot) : de même que celui qui gagne de
l’argent petit à petit augmente sa fortune, l’homme doit étudier sa Tora continuellement pour
l’augmenter, sinon il la diminue en apprenant beaucoup à la fois (par « paquets »), car il l’oublie.

2 Notre lecture
L’existence humaine est antinomique, car faite à la fois de mouvements et de repos entremêlés

(c’est la « branloire pérenne » de Montaigne). La constance du mouvement suppose la constance
du sujet mobile. Dans la langue du Talmud, l’existence est faite de qeva et de araï. Une existence
marquée par la constance est réglée, tandis que les appétits et plaisirs dérèglent l’existence.

Il y a deux composantes de la constance (ou qeva) de l’existence : les lois et le travail2, la
règle et le régulier3. Il y a des hommes qui ne sont réglés que par le travail : ils ont une activité
régulière, mais pas réglée. Leurs écarts ne menacent pas la fixité de leur existence. Pour les Grecs,
l’homme aspire à l’immobilité, dans l’imitation de Dieu, lui-même immobile.

Tout homme, par le travail, aspire au repos et à l’immobilité, même les libéraux les plus
acharnés. L’aspiration à la régularité de l’existence s’est manifestée par l’apologie du travail et
de la morale bourgeoise dès le XIXe siècle. Les écarts de conduite n’étaient tolérés que s’ils ne
déréglaient pas le travail ou la réputation (cf. les romans de Zola). Le bourgeois du XXe siècle,
lui, aspire à une existence régulière, mais déréglée, araï. Pour ce dernier, seul le travail subsiste
comme qeva. La règle (nomos) ne compose plus l’existence du bourgeois moderne, qui ne se soucie
plus des lois. La seule fixité est le travail lui-même. Il ne se soucie plus ni de la morale, ni de la
loi : régularité de l’activité, licence des appétits. Ce glissement est consubstantiel au monde du
travail tel qu’il est aujourd’hui structuré. Les sens sont investis, mobilisés dans le travail, mais,
en dehors, ils sont livrés aux appétits. Le bourgeois n’est donc pas complètement déréglé. Les
seuls vrais déréglés, rares, sont les oisifs (sur le modèle aristocratique) et les poètes.

La michna enjoint à conférer du qeva à l’existence par « sa » Tora. Il nous dit de régler notre
existence par l’étude. La composante de la règle paraît évidente, mais il y a plus : la régularité de
l’existence par l’étude, comme elle s’acquiert d’ordinaire par le travail. Nous reformulons ainsi la
michna : Que la règle (νόμος) de ton existence vienne du régulier de ton étude. « Il n’y a pas de
beth ha-midrach sans un ḥiddouch par jour », nous dit le Talmud4. Ne règle pas ton existence par

2Melakha ou oumanout [métier].
3Les Grecs avaient identifié le couple φύσις/νόμος (nature/loi), les phénomènes naturels réguliers relevant de la

part de nature chez Aristote.
4Tb Ḥaguiga 3a.

2



l’obéissance à la loi (sinon Chammaï n’aurait pas dit « ta » Tora), n’aie pas une existence servile
et désintéressée de serviteur d’État : dans ce cas, la règle structurerait le travail, la melakha
tendrait à devenir avoda (service).

Dans la conception patronale du travail, la loi prévaut sur le travail. Mais dans le capitalisme
libéral, toute règle est rendue circonstancielle ; le rapport à la loi est rendu opportuniste, celle-ci
est reléguée comme araï. Le salariat devient obsolète ; le rapport à la création est omniprésent,
selon le modèle de l’artiste. Le travail tend à être structuré par l’activisme (l’activité pure),
l’exercice de la puissance, la prévalence de la performance. La volonté de réguler les marchés
est vaine car contraire au sens même du travail, qui investit tout le qeva de l’existence. Par sa
puissance régulière, le travail relègue la règle au rang de circonstance. Toute autre activité, même
l’étude, se subordonne la plupart du temps au travail. L’assignation d’un temps d’étude ne suffit
pas à faire le qeva de sa Tora : la première glose de Rachi est fausse. Dans Tb Berakhot 68a,
on lit : « Celui qui fait de sa Tora des moments de sa journée abolit l’alliance ». On dit ailleurs
de Paul également qu’il abolit l’alliance. Comment étudier, même peu, sans abolir la Tora ? Le
Rabbi Loubavitch pouvait répondre : « Même le peu que tu étudies, fais que ce soit inscrit dans
ton âme, au moins pour la journée ! »

Certains règlent leur existence sur la Tora et lui confèrent un caractère régulier par le travail.
C’est le cas des Frum. Ils dissocient alors la règle et le régulier du qeva de l’existence. Cela finit
en antagonisme, car le travail tend à autoriser les écarts de conduite qui ne s’accompagnent pas
d’une dégradation du travail. Il y a un risque de prévalence du travail sur la règle, ou l’inverse.
Pire est le cas du Juif qui règle sa vie sur la Tora et consacre son temps à l’étude dans un kollel,
sans associer les deux. Pour Chammaï, il faut fondre la Tora comme loi et la Tora comme étude ;
la règle et l’activité doivent venir d’une même source. Ton étude doit produire la règle. Régler
son existence sur son étude signifie s’affairer à sa Tora (oseq ba-Tora), ce qui peut aussi valoir
pour les Bne Noaḥ dans leur Tora5. Il ne s’agit pas de la loi produite de soi (Paul), mais produite
de l’effort à l’intérioriser. Dans Tb Avoda zara 19a, Rava dit : « D’abord, la Tora se donne sous le
nom de Dieu ; après [l’étude] elle se donne à son nom, comme il est dit : “Dans la Tora d’Hachem
son désir se trouve, et dans sa Tora (à lui), il méditera jour et nuit.” (Ps. 1,2) ». Que la Tora
soit le qeva de notre existence, comme si après l’étude nous la proférions nous-mêmes. Le coup
de grâce est donné à Paul ! Il ne s’agit pas de l’apprentissage de la règle comme du droit, ni
d’apprentissage extérieur sur un fond d’oisiveté, sans activité. On ne parle pas de l’instruction de
l’enfant ou de la formation dans un kollel. Ceux-ci ne relèvent pas de la melakha, car ne font pas
de l’étude un métier6. Il y a un fond de batala dans l’intruction de l’enfant ou dans le kollel, car
ils ne font pas de l’étude un travail régulier. Or il faut étudier comme d’autres travaillent, donner
une dimension laborieuse à l’étude. L’intériorisation de la loi n’est pas ce qui donne naissance
au surmoi, le passage d’une obéissance à une autre par la création de la conscience morale. De
la loi, je produis progressivement le sens par l’effort de l’étude, au point de pouvoir dire : « est
mienne, je l’ai produite ».

5Cf. Tb Avoda zara 3a : גדול. ככהן שהוא בתורה ועוסק כוכבים עובד אפילו
6Cf. Maïmonide : « Fais de ta Tora un métier ».

3


	Les commentateurs
	La lecture de Maïmonide
	La lecture de Rachi
	La lecture de Bartenora

	Notre lecture

