COMPTE-RENDU DU COURS DE RENE LEVY

Le 22 octobre 2012

LN NOVP P9 RO, 91D PO NOT NNV TIN RNDW TH AN 7PN NI A2 NIYN K P99 MAN HN5019 NIvn
199N NN WHNWIT

Résumé

Hillel distingue et oppose le nom propre au nom de gloire. Il enseigne également la nature
de I’étude véritable : vivifiante, confinant a I'immortalité et détachée de toute inscription
dans la finitude.

I. Traduction

Cette premiere partie est consacrée a I’établissement et a la traduction du texte. La langue,
I’araméen, est difficile. La traduction que nous donnons du texte est :

« Hillel aimait & dire :

1. 0w Tan 8w 7). Qui tire & soi la renommée perd son nom propre!.

2. P Po 8O, Quiconque n’ajoute pas [a son étude] rejoint [ses peres|.

3. 0 NOVP PY N, Quiconque n’étudie est condamné a mort.

4. 95n Nama wonwr. Et quiconque fait usage de la couronne [de la Tora, de 1’étude], il
[tré]passe. »

II. Commentaires de Rachi

1. v Tar 8pw ™. La mort de celui dont le nom grandit est proche. Pour quiconque connait
une renommée grandissante, sa mort approche : juste avant la chute, la gloire. On 'apprend
de Joseph. La gloire est un signe avant-coureur de la chute. Avant qu’un homme ne soit brisé,
il connait la gloire. Certains disent : quiconque n’étudie que pour étre appelé rabbi a sa mort
proche.

2. v 9. Rachi reprend la guémara de Taanit, qui n’est pas d’Hillel. A la fin de 1'é6té,
quand les jours raccourcissent, il faut ajouter a son étude apres la tombée de la nuit. La mere de
celui qui n’ajoute pas a son étude I’enterrera.

3. n N8YvVP. Quiconque n’enseigne pas a celui qui le lui demande est condamnable & mort.

4. 2 wanwr. Celui qui utilise les services des talmide hakhamim et les exploite mourra
au mi-temps de sa vie. Pour Barténora, il en va de méme que dans Pessahim : il est permis de
déchirer un ‘am haaretz comme un poisson. On répond que le poisson se déchire par le ventre,
alors qu’ici c’est aussi par le dos.

1Version du Rambam. Le Maharal comprend : en poursuivant la renommée, il perd son nom, le nom qu’il avait
déja. Si bien qu’il reste « chauve d’un c6té et chauve de lautre » (version du midrach Chemouel).



II1I. Commentaire de Rambam

1. Lorsque le nom d’un homme se diffuse et croit, attends-toi & voir le coup d’arrét.

2. Celui qui n’ajoute pas a ’étude, Dieu le fait périr.

3. Celui qui n’étudie pas du tout est bon a étre tué.

4. Celui qui prend la Tora comme source de subsistance sera perdu..Un homme ne peut faire
appel aux services des talmide hakhamim sauf si c’est son propre éleve.

IV. Explications & commentaires

Selon nous, la michna oppose le nom de gloire au nom propre. Quiconque tire a soi un nom
de gloire perd son nom propre. Faire de son nom propre un nom de gloire, c’est le perdre. Mon
nom n’est plus mon nom. Mon nom ne m’est plus propre, il est propriété d’autres. Dans la gloire,
les autres me dépossédent de mon nom. Je ne m’appelle plus, les autres m’appellent. Je ne me
reconnais plus dans mon nom propre, les autres m’y reconnaissent. Dans la gloire, je suis ’autre
bien aimé de la multitude, cette multitude fit-elle lettrée. La recherche de la renommée est, a
revers, la perte du nom propre. Plus je tire mon nom vers la gloire, plus je perds mon propre
nom. La mechikha est le mode d’acquisition d’une béte. Si je tire & moi la renommée, comme
un animal, comme une dme qui ne s’appartient pas, c’est au prix du nom propre, c’est-a-dire au
prix du nom d’une ame qui s’appartient. La recherche de la renommée apparait, nous dit Hillel,
comme symptome de la perte du nom propre.

s

Dans les trois autres termes de notre michna, on a une déclinaison sur le theme de la mort.
Vraisemblablement, Hillel ne fait pas du style mais parle au peuple, d’ou I’emploi du « patois »
araméen. Il ne s’agit pas de mort effective, mais de trois déclinaisons du sentiment de sa propre
mort : yassif, qatala hayav et halaf.

0> Pom 897, Celui qui n’ajoute pas a son étude, qui n’atteint pas dans 1’étude le degré de
ossafa (surplus d’étude), s’éprouve comme yassif (il amasse).

On ne veut pas dire que celui qui n’atteint pas ce degré n’accumule pas, mais il accumule pour
la mort. Celui qui parvient au degré de mossif n’accumule pas pour la mort. Celui qui accumule,
méme de la science juive, éprouve I'accumulation comme un rapprochement avec la mort?. Seule
I’étude véritable permet une ossafa vivifiante, et non pas mortifére. Quiconque parvient dans
Pétude & 1 Uberlernen, & un surplus d’étude, est vivifié.

20 NOLP PP NON. Qui n’étudie pas s’éprouve comme condamné a mort. On s’éprouve comme
étre-pour-la-mort a défaut d’étudier véritablement. L’étude véritable nous arrache a notre condi-
tion d’étre-pour-la-mort. Il n’y a d’étude véritable que dans 'arrachement a ce sentiment. Ce
sentiment doit étre distingué de la certitude de mourir. La certitude de mourir ne reléve pas du
vécu (Erlebnis). Dans 1’étude véritable, nous éprouvons la mort comme non inéluctable, en dépit
de la certitude que nous avons de mourir. L’étude véritable nous apprend, par dessus tout, a
saisir la mort comme non inéluctable. Par I’étude véritable, le sentiment que la mort n’est pas
inéluctable prévaut sur la certitude de mourir. Il ne s’agit pas d’indifférence a 1’égard de la mort,
ni de fuir la mort, mais de ’assumer, sans en avoir peur.

2Comme disait Baudelaire, le coeur bat pour la vie, mais chaque battement de coeur approche de la mort.



99N NN wHNWRT. La troisieme déclinaison est la modalité du halaf. La conscience que I’étude
ne peut étre que gracieuse, cela seul donne dans ’étude un sentiment d’éternité. Quiconque est
capable de tirer profit de I’étude révele la disgrace de son étude, de sa Tora. Celui-la s’éprouve
comme un étre évanescent. Quand méme il étudie, il ne se sent pas immortel. D’ou 'usage
pratique qu’il peut faire de la couronne de la Tora, c’est-a-dire 'inscription dans la finitude de
I’étude. Si I’étude ne s’inscrivait pas la finitude, alors je ne pourrais plus tirer profit de la Tora.

Pourquoi ne pas pouvoir espérer en une éternelle renommée, la gloire ? Pourquoi ne faut-il
pas rechercher la gloire comme solution de la mortalité ? Parce qu’il n’y a d’immortalité véritable
qu’éprouvée, et I'immortalité s’éprouve a force d’étude de la Tora. I1 se produit dans I’étude
véritable, puis dans la sur-étude, comme un sursaut de vie a laquelle la mort méme est étrangere.



