
JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 1 

              
 
 

Jean-Claude Baboulin 
 
 
 
 

 
 

 

Le peuple de l’autre rive 
 

Histoire des Juifs 
des origines à nos jours 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 SERVINCOM avril 2005 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 2 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 3 

 
 

 

 

 

Sans qu’en aucune façon je n’invoque ces références pour légitimer mon propos, 

je tiens à reconnaître ma dette intellectuelle à l’égard de ceux qui m’ont donné accès à la pensée de « l’autre rive ». 

 

Benny Lévy, dans l’enseignement et dans les livres 

où il confronte la philosophie occidentale et la tradition d’Israël. 

Jean-Claude Milner, dans les séminaires qu’il a donné 

à l’Institut d’Etudes Lévinassiennes. 

Rav Yehoshua Gronstein, dans ses cours sur la Torah des bné Noa’h 

au beth hamidrash Beer Moshé (Paris). 

Enfin le magazine Kountrass (Jérusalem) et le site internet Lamed, 

qui font œuvre pédagogique au service du judaïsme orthodoxe.  



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 4 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 5 

 

 

Le peuple de l’autre rive 
 

 

En hébreu, la racine a b r  (   ) est celle du verbe passer, traverser. Il traversa = avar (   ). 

« Hébreu » est la traduction de ibri (singulier)=   , ibrim (pluriel) =   

qui signifie : ceux qui viennent de l’autre côté, ceux qui viennent de l’autre rive. 

 

Au temps de Canaan (12ème – 10ème siècles avant l’ère commune), le nom d’Hébreux désignait des nomades venus 

« de l’autre rive », des grands empires au-delà des fleuves : la Babylonie et l’Egypte, qu’ils avaient quittés pour 

rompre avec l’idolâtrie, à l’appel d’un Dieu singulier, unique et invisible. 

Ils étaient aussi de l’autre côté de la frontière sociale : des tribus sans État, des travailleurs sans biens, des 

mercenaires qui se louaient pour le combat. 

Ils étaient séparés, différents, étrangers sur la terre. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 6 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 7 

 

« Les Egyptiens, les Babyloniens puis les Perses, se sont levés, ont rempli la terre de bruit et de splendeur, puis se 

sont évanouis comme des rêves et ont disparu. Les Grecs et les Romains leur ont succédé, ont fait beaucoup de bruit 

également, et sont partis. D’autres peuples sont venus, ont repris le flambeau pour un temps, mais la flamme s’est 

éteinte et ils vivent maintenant dans la pénombre ou ont disparu. 

Le Juif les a tous vus, leur a survécu, et est aujourd’hui celui qui a toujours été. Il ne montre ni déchéance, ni signes 

de l’âge, ni affaiblissement de ses membres, ni ralentissement de ses énergies. Sa vigilance ne s’est pas émoussée, ni 

son esprit alerte et agressif. 

Toute chose est mortelle sauf les Juifs, toutes les autres forces passent mais le Juif demeure. Quel est le secret de son 

immortalité ? ». 

Mark Twain (A propos des Juifs, Vienne - 1898) 

(in « L’homme qui corrompit Hadleyburg, et autres essais ») 

 

« Notre peuple existe par l’unique vertu de la Torah. Cette phrase a été écrite il y a plus de 1000 ans par le Gaon 

Saadia (vers 930). Il ne s’agit pas là d’une formule creuse, mais d’une définition précise. 

Si le peuple juif se définit dans le temps par son origine, son histoire, son destin ; dans l’espace par le lien 

fondamental et indissoluble qui l’attache à Sion, à Israël - ces deux dimensions n’acquièrent leur contenu significatif 

que grâce à une troisième qui les transcende : la Torah. 

Il est aussi absurde de définir le Juif comme membre d’une nation que de parler de confession israélite, ou d’un 

judaïsme culturel et laïque. Le Juif n’entre dans aucune catégorie préétablie. Il est un phénomène qui échappe à la 

classification, car il est un devenir en fusion avec un autre devenir : la Torah. 

Sans Juif point de Torah ; sans Torah point de Juif ». 

 

Emeric Deutsch 

(Département Education de l’Agence Juive, cité par lamed.fr) 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 8 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 9 

 

SOMMAIRE 
 

INTRODUCTION...............................................................................................................................................................................................................11 
L’HISTOIRE DES JUIFS, LES JUIFS ET L’HISTOIRE..............................................................................................................................................13 
TABLEAU HISTORIQUE .................................................................................................................................................................................................19 

  Le récit des origines.......................................................................................................................................................................................................................21 
8500 / 3100 – Du néolithique à l’écriture : la Création. ...............................................................................................................................................................................................21 
3100 / 1750 – Les premiers empires babéliens : Sumer, Égypte..................................................................................................................................................................................23 
1750 / 1650 - Les Patriarches : Abraham, Isaac, Jacob................................................................................................................................................................................................25 
1650 / 1250 - Les Hébreux en Egypte : de Joseph à Moïse. ........................................................................................................................................................................................27 
1200 / 1000 - Les Hébreux en Canaan : la Terre Promise............................................................................................................................................................................................29 

  Du royaume d’Israël au judaïsme (-1000  /  -300). ..................................................................................................................................................................... 31 
1000 / 928 – La naissance du Royaume : David et Salomon. ......................................................................................................................................................................................31 
928 / 597 – La  division (Israël et Juda) et la domination assyrienne. .........................................................................................................................................................................33 
597 / 332 – L’exil à Babylone et la période perse. .......................................................................................................................................................................................................37 

  Les Juifs et l’empire universaliste (-300 / +200). ........................................................................................................................................................................ 41 
332 / 167 – L’hégémonie hellénistique ........................................................................................................................................................................................................................41 
167 / 63 – Le royaume asmonéen.................................................................................................................................................................................................................................43 
63 / +135 – La période romaine. Naissance du christianisme. Révoltes juives et dispersion. .....................................................................................................................................45 

  L’âge de la protection (200 / 1000). ..............................................................................................................................................................................................51 
135 / 600 – Les Juifs de Babylone et le Talmud. .........................................................................................................................................................................................................51 
600 / 1000 – L’islam et le Califat, l’empire chrétien d’Europe....................................................................................................................................................................................59 

  L’âge des menaces (1000 / 1800)................................................................................................................................................................................................... 65 
1000 / 1500 – La chrétienté conquérante. L’islam divisé. Fin d’Andalûs et naissance d’Ashkénaze. ........................................................................................................................65 
1500 / 1785 – L’Europe des Lumières. L’empire ottoman. L’âge d’or d’Ashkénaze. ................................................................................................................................................75 

  L’émancipation, l’antisémitisme, le sionisme (1800 / 2000).......................................................................................................................................................81 
1785 / 1895 – De l’émancipation à l’antisémitisme. ....................................................................................................................................................................................................81 
1895 / 1917 – La naissance du sionisme. .....................................................................................................................................................................................................................89 
1917 / 1948 – Le Yishouv et la Shoah. ........................................................................................................................................................................................................................93 
Depuis 1948 – L’État d’Israël et les guerres arabes. ....................................................................................................................................................................................................97 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 10 

 
ANNEXES.........................................................................................................................................................................................................................103 

Les noms : quelques définitions ........................................................................................................................................................................................................ 105 
Généalogie biblique, de Adam aux tribus d’Israël.......................................................................................................................................................................... 106 
Les 12 tribus d’Israël .........................................................................................................................................................................................................................108 
Les royaumes d’Israël et de Juda (928-586) ....................................................................................................................................................................................109 
Les Prophètes de la Torah ................................................................................................................................................................................................................. 112 
Les Écritures Saintes..........................................................................................................................................................................................................................113 

Les noms désignant les Écritures juives et chrétiennes..............................................................................................................................................................................................113 
Deux millénaires de pensée et de rédaction ...............................................................................................................................................................................................................114 
Les Bibles, juive et chrétienne....................................................................................................................................................................................................................................115 
Petit glossaire introductif au Talmud .........................................................................................................................................................................................................................116 

  Les types de discours .......................................................................................................................................................................................................................................116 
  Les écrits talmudiques .....................................................................................................................................................................................................................................116 
  Les traités du Talmud ......................................................................................................................................................................................................................................116 
  Les générations talmudiques............................................................................................................................................................................................................................117 

La loi écrite, la loi orale, les Sages.............................................................................................................................................................................................................................118 
Les principaux auteurs de la période talmudique .......................................................................................................................................................................................................119 
Apôtres et évangélistes ...............................................................................................................................................................................................................................................120 

  Les douze apôtres.............................................................................................................................................................................................................................................120 
  Les quatre évangiles.........................................................................................................................................................................................................................................121 
  Des judéo-chrétiens aux pagano-chrétiens ......................................................................................................................................................................................................121 

Les principales communautés juives hors d’Europe et du Moyen-Orient ................................................................................................................................... 122 
Entre protection et menaces .............................................................................................................................................................................................................. 125 
Les fêtes juives .................................................................................................................................................................................................................................... 126 

CONCLUSION. Dieu, la Loi, le peuple, et l’Histoire......................................................................................................................................................129 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 11 

 
INTRODUCTION 
 
 
Ce document, qui se veut d’abord informatif et pratique, est destiné à tous ceux qui s’intéressent à l’histoire des 

Juifs dans le cadre de leurs études, de leurs recherches, ou simplement de leur réflexion. Il peut aussi constituer 

une propédeutique, pour ceux qui voudraient ensuite approfondir telle ou telle dimension de cette histoire 

installée au cœur de notre humanité et de notre modernité. 

 

Une telle démarche n’est pas un luxe, pour nous qui vivons dans une société et une culture où la réalité juive est à 

la fois incontournable - de la Shoah au conflit israélo-arabe, en passant par les débats sur l’antisémitisme, la laïcité 

et le « communautarisme » - et ignorée – sous l’effet des hégémonies intellectuelles d’abord chrétienne puis 

rationaliste. Si cet ouvrage documentaire et pédagogique contribue à lever, pour un public curieux et ouvert, ce 

voile d’ignorance, il sera utile. 

 

Les livres sur l’histoire des Juifs sont innombrables et beaucoup sont savants. Il existe aussi bien des travaux 

partiels ou monographiques, qui concernent tous les aspects du sujet, que des sommes à visée définitive. Ce qui 

m’est apparu manquer dans cette collection bien établie, c’est une vision à la fois synthétique  et lisible, et qui 

permette, presque à la portée du simple coup d’œil, de voir se dérouler 5000 ans d’histoire juive, dans ses 

événements et ses personnages les plus significatifs. 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 12 

 

Le tableau chronologique est l’outil qui permet une telle approche. On lui reprochera bien sûr d’être lacunaire, et 

des spécialistes s’étonneront que je puisse omettre tel événement ou tel personnage qui, à leur avis, sont tout à fait 

importants. Je fais amende honorable : mon tableau n’est pas exhaustif. Mais j’ai voulu qu’il expose l’essentiel, qui 

permet de visualiser et d’étudier les moments clés de cette histoire. 

 

Outre son aspect pratique, le tableau chronologique présente un intérêt herméneutique indubitable. Il fait 

apparaître, par delà le continuum historique événementiel, des articulations synchroniques et diachroniques 

significatives : des relations nécessaires entre l’histoire juive et celles des nations environnantes ; des ruptures et 

des périodes qui sont, dans le destin juif, non pas les moments d’un « progrès » (cette idée est totalement étrangère 

au judaïsme) mais d’une persévérance et d’une attente. 

 

J’ai fais apparaître ces articulations en regard (pages paires) de la chronologie elle-même (pages impaires). Cette 

méthode présente des inconvénients et des risques : simplifications, ellipses, affirmations péremptoires – dont 

l’évitement constituerait l’objet d’un travail historique et théorique qui dépasse l’ambition du présent document. 

Elle présente aussi l’avantage, qui la justifie, d’exposer des éléments de sens qui donneront envie au lecteur – je 

l’espère – de s’engager plus avant dans l’étude et la réflexion. 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 13 

 

L’HISTOIRE DES JUIFS, LES JUIFS ET L’HISTOIRE 
 
A ce point, il convient de renvoyer le lecteur au débat sur la relation problématique qu’entretiennent l’Histoire et 

les Juifs. Ce débat est complexe, durable, et il met en jeu les fondements mêmes du judaïsme. Il voit s’opposer 

différents courants et penseurs, les uns et les autres légitimes (1). Je tenterai ici d’en exposer le cadre général, sans 

prétendre bien sûr l’épuiser. 

 

L’idée moderne d’Histoire est née dans la Grèce du  5ème siècle avant l’ère commune (Hérodote, 

Thucydide). Elle est contemporaine de la naissance de la philosophie (les Sophistes, Socrate), qui pose le Logos 

comme émergence du Vrai dans le langage. C’est ce mouvement du Vrai (comme production et/ou dévoilement) 

qui rend possible les savoirs particuliers, dont l’Histoire. Très exactement au même moment, en Israël sous contrôle 

perse, Ezra et Néhémie fondent le judaïsme comme transmission de la Révélation (la Torah et les Prophètes). Donc : 

du côté grec, un concept du Vrai exprimé dans une parole auto-instituée et sans altérité transcendante ; du côté 

juif, une assignation à la Parole révélée, créatrice de ce qui est. Dans le judaïsme, l’Histoire n’est pas un savoir mais 

un récit fondateur, à la fois écrit (le Tanak) et oral (la tradition). 

Au 5ème siècle, les Grecs ne sont pas encore partis à la conquête du monde barbare pour y répandre « la 

civilisation » ; les Juifs s’installent, sous la protection perse, dans l’attente messianique. Ce n’est qu’à la fin du 4ème 

siècle avant è-c que la rencontre va se faire - sous la figure d’Alexandre, roi de Macédoine, empereur d’Orient, et 

élève d’Aristote. 

                                            
1 - Pour entrer dans la problématique de ce débat : Zakhor, de Yosef Hayim Yerushalmi, Gallimard 1984. On peut aussi lire L’historiographie juive, de A. 
Boyer et M-R Hayoun, PUF 2001 (Que sais-je n° 3616), bien informé mais moins problématisé que le précédent. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 14 

 

Alexandre n’est pas un conquérant comme les autres, que la région connaît depuis la nuit des temps. Ceux-

là ne s’intéressaient qu’aux territoires, qu’ils pouvaient piller ou imposer. Face aux Perses achéménides, qui tirent 

fierté de la diversité des croyances dans l’empire, Alexandre est porteur d’un projet universaliste qui vise les âmes, 

sous le nom d’hellénisme. Il pénètre en Orient dans la ville de Gordion, où il tranche d’un coup d’épée le nœud 

dont un oracle disait qu’il fallait le défaire pour prétendre au pouvoir sur les nations d’Asie. 
« En effet, cette suite de nœuds était formée avec tant d’art, que ni l’œil ni l’esprit n’en 

pouvait découvrir le commencement ou la fin (2) ; et la résolution hardie de la dénouer 

risquait, en échouant, d’être tournée en un fâcheux présage. Après avoir lutté un moment 

contre cet entrelacement mystérieux : « N’importe, dit-il, comment on le défasse », et rompant 

tous les liens avec son épée, il éluda – ou accomplit – le sens de l’oracle » (3). 

La volonté de puissance s’impose à ce que ni l’œil ni l’esprit ne peuvent découvrir du commencement et de la fin – 

c’est-à-dire qu’elle s’impose au Sens. L’épée ouvre la voie à la philosophie, et supporte ce qui, en elle, manque. 

 

C’est à la fin du 1er siècle de l’ère commune - après quatre siècles d’hellénisme, au moment où le 

christianisme et Rome tentent, chacun pour son propre compte, d’acter le dépassement (donc la fin) du judaïsme -, 

que s’écrit le premier livre d’histoire juive (4). Flavius Josèphe, Judéen issu de l’élite hellénisée, et rallié au camp 

romain à la fin de la guerre de 66-73 qui vit la destruction du Second Temple, en est l’auteur. Ainsi, l’histoire juive 

naît sur les ruines de Jérusalem écrasée par la civilisation gréco-romaine. 

                                            
2 - C’est moi qui souligne (JCB). 
3 - Vie d’Alexandre, Quinte-Curce. 
4 - Histoire ancienne des Juifs (ou Les antiquités juives) et La guerre des Juifs contre les Romains, Flavius Josèphe. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 15 

 

Cette histoire vient sur les restes de la tradition gardée et transmise, sur les restes de la mémoire d’une Parole 

donnée, au Sinaï, au peuple témoin de Dieu. L’histoire comme savoir, contre la mémoire ; l’histoire comme pensée 

du progrès, contre la pensée du Retour. Elle s’impose à l’existence juive par une succession d’effractions, 

symboliques et/ou militaires : Alexandre de Macédoine, l’empereur aristotélicien ; Jésus le « Messie » nazaréen, et 

ses disciples chrétiens ; Hadrien le Romain, helléniste et massacreur des Juifs. 

 

Pendant les siècles diasporiques, ce qui fait lien à l’intérieur des communautés juives, et entre elles, n’est pas 

une identité en constante production d’histoire, à l’instar des nations dans lesquelles vivent les Juifs. Pour eux, leur 

histoire c’est le Tanak (la Torah et les Prophètes), commenté et complété par le Talmud qui recueille la tradition 

restée orale avant la dispersion. C’est d’être noués à ces textes qui assure leur pérennité comme peuple de la 

Révélation. Lorsque quelques Sages, à partir du 12ème siècle, s’aventurent sur le terrain historique (5), c’est toujours 

dans un but polémique, contre les Juifs qui s’éloignent de la tradition (Karaïtes, « philosophes »), et dans les 

« disputes » publiques contre les Chrétiens (6). L’histoire est alors convoquée pour rappeler et exposer la chaîne de 

la transmission – après que l’ère des prophéties ait été close à l’époque d’Ezra. Le premier ouvrage de ce genre est 

Le livre de la tradition (Sefer ha Qabbala) ou Livre des générations (Sefer ha Dorot), écrit en Espagne par Abraham 

ibn Daoud (1110-1180). 

                                            
5 - Yehouda ha Lévy, Abraham ibn Ezra, Ménahem ben Salomon ha Méiri, Abraham ibn Daoud. 
6 - Parmi les plus célèbres « disputes » médiévales, il faut citer : celle, imaginaire, que Yehouda ha Lévy met en scène à la cour du roi Khazar entre un 
Juif, un Chrétien et un Musulman (Cordoue, 1140) ; celle de Paris en 1240, entre Rabbi Yehiel et le Juif apostat Nicolas Donin, qui permet à Saint-Louis de 
justifier la destruction massive des Talmuds et la persécution des Juifs ; celle de 1263 à Barcelone, qui oppose Nahmanide et le moine Paolo Christiani, à 
la cour du roi Jaime d’Aragon. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 16 

 

Avec les Lumières, au 18ème siècle, intervient dans l’existence juive un choc aussi violent que celui subi sous les 

coups de l’hellénisme et du christianisme. De même qu’à cette ancienne époque, le monde juif va produire, en son 

sein, les relais qui diffusent l’onde du choc. Aux hellénisés et Saducéens des périodes séleucide, asmonéenne et 

romaine, font écho, au temps des Lumières, les Juifs de la Haskalah (les maskilim). Ils reprennent à leur compte le 

projet rationaliste et modernisateur de l’universalisme humaniste et de l’Etat-nation (7) : transformer les Juifs en 

Israélites, et en « citoyens utiles ». La Haskalah se développe surtout chez les Juifs d’Europe occidentale, en 

particulier dans l’Allemagne kantienne. En Ashkénaze orientale, elle touche une partie des élites juives et elle est 

fermement combattue par les mitnagdim (orthodoxes lituaniens) (8) et les hassidim (9). 

 

Au début du 19ème siècle c’est donc en Allemagne, où se rencontrent l’Aufklärung et les frontières d’Ashkénaze, 

que naît la Science du Judaïsme (Wissenschaft des Judentums), fondatrice de l’historiographie juive moderne (10). A 

nouveau, et comme à l’époque hellénistique, c’est le combat contre la transmission légitime de la tradition 

(transmission pharisienne en Judée, transmission rabbinique en diaspora) qui est la condition de l’éclosion de 

l’histoire juive comme « science » (11). 

 

                                            
7 - Le fondateur de la Haskalah (les Lumières juives) est Moses Mendelssohn (1729-1786). 
8 - Dont le principal Maître est Eliyah ben Salomon Zalman, dit le Gaon de Vilna (1720-1797). 
9 - Les fondateurs du hassidisme sont Baal Chem Tov (1700-1760), Dov Baer de Loubavitch (1710-1772), et Chnéour Zalman de Liadi (1745-1812). 
10 - Les fondateurs de la Science du Judaïsme sont Immanuel Wolf et Leopold Zunz, vers 1820. 
11 - La première grande histoire moderne juive est celle que Heinrich Grätz, qui appartenait à l’école des Sciences du Judaïsme, a écrite entre 1853 et 
1876 (onze volumes). La seconde est celle du russe Simon Doubnov qui créa, peu après 1900, le parti Folkiste, héritier des Sciences du Judaïsme et qui 
militait pour le « culturalisme » juif, à la fois contre le sionisme et contre l’orthodoxie. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 17 

 

Le débat de fond est ainsi posé. Pour le résumer, on pourrait dire ceci : si la Vérité est donnée à l’origine (la 

Révélation), il n’y a pas d’histoire juive à proprement parler (au sens moderne, rationaliste) qui serait, à l’instar de 

la conception grecque reprise par les Lumières, advenir du Vrai à travers le progrès humain. Après la Révélation 

faite au Sinaï, l’existence juive est chute dans le non respect de la Loi (12). S’il y a une histoire pour les Juifs, cela ne 

peut être que celle des efforts qu’ils engagent pour faire Retour à la Torah (teshouva). C’est dans ce Retour qu’est 

l’identité d’Israël – l’unité du peuple juif. 

 

Dit ainsi, le débat pourrait se conclure de façon relativement simple : le Juif doit se détourner de l’Histoire (la 

politique, la culture) pour étudier la Loi et appliquer les mitsvot (commandements). C’est la voie de ceux qui 

s’installent dans l’Attente du Messie, lequel viendra au terme non pas de l’action positive des hommes mais 

exclusivement du Retour des Juifs à la Loi (13). 

Sauf que la présence des Juifs dans l’Histoire est voulue par Dieu (14). L’Histoire est le temps de la réparation – le 

temps donné par Dieu à son peuple pour réparer l’éloignement de la Loi (tikoun ha olam : la réparation du 

monde). Ce temps n’est pas seulement celui de l’étude et des mitsvot. Il est aussi celui des Nations, parmi lesquelles 

existe l’existence juive. 

                                            
12 - « Dès le temps de vos ancêtres, vous avez dévié de mes lois et n’en avez tenu compte. Revenez à moi, et je reviendrai à vous, dit l’Eternel Cebaot, et 
vous dites : Sur quoi devons-nous revenir ? » (Malachie 3, 7). 
13 - C’est la position que l’on appelle habituellement « ultra-orthodoxe ». Mais il faut se méfier des noms simplificateurs. Au sens strict, « ultra-
orthodoxe » désigne ceux qui poussent la négation de la politique jusqu’à être positivement anti-sionistes – en rejetant la légitimité de l’Etat d’Israël, 
dénoncé comme usurpateur et idolâtre, et en souhaitant donc sa disparition. Cependant il existe aussi un courant orthodoxe qui prend acte de l’existence 
d’un Etat qui porte le nom d’Israël, et qui, à ce titre, interpelle la responsabilité des Juifs à son égard. Ce courant n’en condamne pas moins à la fois le 
sionisme laïc et le sionisme religieux messianiste – deux formes, en apparence opposées, de l’idolâtrie politique. 
14 - Deutéronome 17, 14-20 et Samuel (1) 8. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 18 

 

La figure de David nous aide à comprendre l’enjeu de ce débat : proclamé roi d’Israël par Samuel – lui-même 

réticent à donner aux Hébreux un autre souverain que la Torah, mais autorisé par Dieu à le faire -, le jour il fait la 

guerre pour protéger et nourrir le peuple, et la nuit il étudie la Torah (15). 

On ne saurait mieux dire que les Juifs sont dans l’Histoire des Nations (« Nous voulons être comme les autres 

peuples, nous aussi » (16)), mais d’une façon singulière : pour respecter la Loi révélée, pour l’étudier et la 

transmettre. 

Cette Histoire n’est pas « juive » (17) : elle est celle des Nations, dans laquelle Dieu a voulu que Son peuple vive pour 

qu’il achève la Création en aidant les hommes à monter au Temple. Tâche messianique qui contraint l’être Juif à 

une responsabilité spécifique, sous le nom d’élection. 

 

 

 

 

                                            
15 - Talmud, Berakhoth 3 b. Commentaires de Emmanuel Lévinas dans « L’Etat de César et l’Etat de David » (L’au-delà du verset, Minuit 1982). 
16 - Samuel (1) 8, 20. 
17 - Raison pour laquelle nous préférons parler des Juifs dans l’histoire plutôt que d’histoire juive. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 19 

 

TABLEAU HISTORIQUE 
 

Il est divisé en six séquences qui prennent en compte les relations entre l’histoire des Juifs et l’histoire générale : 

 Le récit des origines. 

La Bible n’est pas un livre d’histoire au sens moderne du terme. Elle donne le sens des origines (de l’homme, du 

monde, et du peuple d’Israël) tel qu’il s’est transmis de génération en génération parmi les Hébreux. 

 Du royaume d’Israël au judaïsme (-1000/-300). 

Le royaume et le Premier Temple (David et Salomon). La division entre Israël et Juda. La disparition des dix tribus 

et l’exil des Juifs à Babylone. Le retour à Sion et le Second Temple. La période perse et le judaïsme d’Ezra. 

 Les Juifs et l’empire universaliste (-300/+200). 

L’empire d’Alexandre et l’hellénisme. Le royaume juif des Asmonéens. La conquête romaine et la naissance du 

christianisme. Les révoltes juives et la grande dispersion (diaspora). 

 L’âge de la protection (+200/+1000). 

Les Sassanides et le Talmud de Babylone. Les Califats protecteurs de Bagdad et de Cordoue. Les Carolingiens et la 

naissance de l’Europe chrétienne. 

 L’âge des menaces (+1000/+1800). 

L’Église conquérante, l’empire germanique et les États Nations. La Renaissance, la Réforme, les Lumières. Les 

divisions de l’islam, la fin d’Al Andalûs, l’empire ottoman. En Ashkénaze : hassidisme, orthodoxie, et Haskalah. 

 L’émancipation, l’antisémitisme, le sionisme (+1800/+2000). 

Ce sont les trois conséquences de la modernité sur le peuple juif. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 20 

 
SUR LA PARTIE DE GAUCHE, 

DES ÉLÉMENTS D’ANALYSE CONCERNANT CHACUNE DES ÉTAPES CHRONOLOGIQUES. 

 
La Bible n’est pas un livre d’histoire naturelle et d’anthropologie – sauf pour les fondamentalistes évangélistes, qui croient pouvoir opposer la 

Bible à Darwin, et pour les athées positivistes, qui croient pouvoir opposer la paléontologie et l’archéologie à la Bible. 

Il ne peut pas y avoir de contradiction entre la Bible et les sciences, puisque le Monde (l’horizon dans lequel les sciences construisent leurs 

objets) et l’Homme (le sujet de la parole) ont un seul et même Créateur – qui ne peut pas se contredire puisqu’il est Un. 

LE TEMPS DE LA CRÉATION. 

Il va de l’origine, environ moins 15 milliards d’années (le supposé Big Bang), à la fin du néolithique (4ème millénaire avant l’ère commune, quand naît 

l’Histoire humaine proprement dite). Ce temps inclut la naissance du monde physique et la préhistoire de l’humanité. 

Le temps de Dieu n’est pas le temps des hommes : cette période correspond aux six jours de la Création selon la Genèse. 

ADAM ET LE TEMPS DES HOMMES. 

« Dieu créa l’homme à son image (…) ; ce fut le sixième jour » (Genèse 1, 27-31). Le 6ème jour, c’est le temps qu’il a fallu au genre humain pour 

sortir du monde naturel et accéder à ce qu’est Adam : l’homme à qui Dieu parle, pour lui donner le premier commandement - ne pas manger les fruits de 

l’arbre de la science du bien et du mal (Genèse 2, 16-17). 

Cette Parole transcendante donne vie à l’homme, c’est-à-dire qu’elle fait de lui ce qu’il est : un sujet de la Loi, en quoi il se distingue radicalement (d’où 

l’idée de Création) du monde naturel. En hébreu, adam veut dire « homme » ; ha dama  veut dire « la terre, le sol » : l’homme vient de la terre (il en est 

« sorti », il en est séparé). 

Bien davantage que les objets travaillés (que certains chimpanzés savent fabriquer et utiliser), l’outil de l’humanisation pour soumettre le monde et 

inventer un au-delà du présent, c’est la parole – et l’écriture, qui inscrit le langage dans le temps et fonde ainsi l’Histoire humaine. Les signes du langage 

font de l’homme un être de Sens, capable d’interprétation et de décision morale. 

Quand les Sages de Babylonie, au 2ème siècle è-c, établissent le calendrier juif, ils remontent le fil des générations bibliques en calculant rétroactivement 

leur durée. C’est ainsi qu’ils parviennent, pour marquer l’an 0, à 3760 avant è-c. C’est l’époque où, dans la vallée du Nil et en Mésopotamie, les hommes 

commencent à inventer l’écriture – pour communiquer entre eux et pour « soumettre la terre ». 

Le 7ème jour, « Dieu mit fin à l’œuvre faite par lui » (Genèse 2, 2). Il passe le relais aux hommes pour achever la Création. Alors commence le temps dont 

ils sont responsables, le temps de l’Histoire. C’est ce don de la responsabilité que les Juifs revivent le jour de Shabbat. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 21 

 

SUR LA PARTIE DE DROITE, 

LE TABLEAU CHRONOLOGIQUE PROPREMENT DIT. 

 

  Le récit des origines 
 
8500 / 3100 – Du néolithique à l’écriture : la Création. 
 

 Mésopotamie Canaan Egypte 
-8500 Le Néolithique ancien 

 Après la période des Magdaléniens, dernier grand moment du Paléolithique (environ 15.000-12.000), le Néolithique se développe 
dans le Croissant fertile (depuis la Basse Mésopotamie jusqu’à la vallée du Nil). Cette région est irriguée par les grands fleuves (Tigre 
et Euphrate, Nil), et c’est une zone de passage pour les peuplades qui circulent entre l’Asie, l’Afrique, et l’Europe. Progressivement 
elles se sédentarisent, inventent l’agriculture et l’élevage, créent des villages fortifiés pour se défendre, échangent des techniques et 
des marchandises. Ces processus génèrent une complexification des relations sociales : productivité, stockage, appropriation et 
répartition des biens, division du travail, gestion et hiérarchie. Entre 12.000 et 8.500 : les Natoufiens, au Moyen-Orient. 
 Les plus anciens villages connus comportant des défenses fortifiées sont Jéricho (en Canaan) au 8ème millénaire, et Catal-Huyuk (en 
Anatolie) au 7ème millénaire. 
 A partir du 6ème millénaire, les caractéristiques de la civilisation néolithique moyenne orientale se répandent vers l’Europe. 
 C’est vers le milieu du 6ème millénaire que les scientifiques situent la submersion de la Mer Noire par des eaux venues de 
Méditerranée à travers le Bosphore, suite au réchauffement de la planète. Une partie des populations ayant survécu à la catastrophe 
émigrent vers les montagnes du Caucase et d’Iran (le Mont Ararat), et transmettent le récit jusqu’en Mésopotamie : le récit du 
Déluge dans l’épopée de Gilgamesh et dans la Bible. 
 A la même époque, le Sahara n’est pas encore un désert. Il est habité par des peuplades du Moyen-Orient (civilisation capsienne, 
les ancêtres des Berbères), qui rencontrent et soumettent les tribus négroïdes du Sahel. 
(dans la Bible : la malédiction de Cham ?) 

-5000 Le Néolithique récent (début de l’âge du bronze) 
 

-4500 
 

 
-4000 

 
 

-3500 
 

 
-3000 

Croissance démographique de la 
Mésopotamie, à partir de l’Est (plateaux 
iraniens) et du Nord (Caucase et Anatolie). 
Invention et développement de l’irrigation, 
croissance agricole. 
Les Sumériens : période d’Uruk. 
Les premières petites villes : El Obeïd, Kish, 
Uruk, Ur, Eridu, Nippur. 
La gestion des richesses génère l’invention 
des premiers signes cunéiformes 
(classement, comptabilité). 

Premiers Cananéens (de Kinaahu : le 
pourpre, couleur qu’ils fabriquaient). 
(Pourpre, en grec : phoinix. Phéniciens). 
 
 
Le calendrier hébraïque commence 
le 1er Tichri 3760, date de la 
Création de l’Homme (Adam), au 
6ème jour de la Création. 

La désertification du Sahara, qui sera 
achevée au cours du 3ème millénaire, 
déplace les populations vers le Nil. 
Développement de l’agriculture et des 
échanges (vers la Nubie au Sud). 
 
Civilisation Nagada : tombes et barques 
funéraires, rois prédynastiques (le « Roi 
Scorpion », animal du désert). 
Premiers signes hiéroglyphiques (la 
palette de Narmer). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 22 

                 

Le parallèle entre le récit de la Genèse et les événements connus ne doit bien sûr pas être pris au sens strict – puisque, derechef, la Bible n’est pas un livre 

de savoir historique. Il paraît cependant intéressant de noter que le récit biblique n’est pas étranger à l’histoire réelle : il en parle, mais sur un autre mode 

que celui du savoir. 

 

D’ADAM À ABRAHAM, LES GÉNÉRATIONS IDOLÂTRES. 

De –3760 (achèvement de l’humanisation adamique) au début du 18ème siècle (Abraham et le premier retour à Dieu), deux millénaires 

pendant lesquels les générations humaines oublient l’Un créateur et législateur (Genèse 5 à 11). 

 Les hommes font régner l’iniquité sur terre (Genèse 6), et Dieu détruit la première humanité : c’est le Déluge – que la Bible situe à la fin du 3ème 

millénaire, époque de la dernière civilisation sumérienne et de la naissance de Babylone. 

Noé est sauvé pour permettre la renaissance de l’humanité. Mais celle-ci ayant démontré son incapacité à vivre dans l’unité de la Loi, cette renaissance 

s’effectue sous le signe de la différence : Noé a trois fils, qui sont trois rapports différents à la Création. 

 SEM, l’aîné (en hébreu chem : nom) : le rapport à ce qui donne sens au monde. 

 HAM (en hébreu ‘ham : chaleur, feu) : le détenteur de la Puissance, de la force matérielle qui transforme le monde. 

 YAPHET, le cadet (en hébreu yiéffé : la beauté) : l’ordre et l’harmonie, le monde comme organisation de formes. La connaissance et l’art. 

Ces trois fils donnent naissance à 70 Nations, qui représentent la diversité des peuples de la terre. 

Désormais, l’universel ne va plus de soi. Il est une tâche à réaliser (achever la Création). Chacune des descendances, à sa façon, en tentera 

l’accomplissement. 

 

 Cette période correspond aux civilisations de Sumer (Senaar dans la Bible) et d’Égypte (Mitsraïm), où règne l’idolâtrie. Genèse 10, 8-12  donne la figure 

de Nemrod, de la lignée de HAM et roi de Babel, comme symbolique de ces empires idolâtres dans lesquels le souverain occupe la place de Dieu : « Kouch 

engendra aussi Nemrod, celui qui, le premier, fut puissant sur la terre. Il fut un puissant ravisseur devant l’Éternel (…) ». 

Au début du 2ème millénaire surviennent les grandes invasions indo-européennes, venues des steppes asiatiques jusqu’aux Balkans (Slaves et Hellènes), en 

Anatolie (Hittites), et en Mésopotamie par le Caucase (Hourrites). Le choc entre les Indo-européens du Nord et les Sémites du désert syriaque entraîne la 

destruction de la civilisation sumérienne en Babylonie, qui provoque dans la région un chaos dont on trouve l’écho dans le récit de la Tour de Babel 

(Genèse 11). 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 23 

 

3100 / 1750 – Les premiers empires babéliens : Sumer, Égypte. 
 

 Sumer et l’Égypte : les débuts de l’ère historique, la naissance des Cités États 
-3000 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

-2000 
 
 
 
 

 
 

-1800 
(+1960) 

Au début du 3ème millénaire, les 
premières Cités États apparaissent en 
Mésopotamie. 
Gilgamesh, 5ème roi d’Uruk « après le 
Déluge ». 
 
 
Vers 2500 : les Élamites de Suse et les 
sémites syriaques attaquent les villes 
sumériennes. 
Sargon l’Ancien (2334-2279), premier roi 
sémite, crée l’empire d’Akkad de la 
Méditerranée à l’Iran. 
Premières mentions de Babylone. 
(Bab-El : la porte de dieu) 
Premières ziggourats (grandes tours 
symbolisant la puissance humaine). 
L’écriture cunéiforme se répand au Moyen-
orient et devient la langue commune. 
Naram-Sin, empereur d’Akkad (2254-2218) 
« Souverain universel ». 
2150 : fin de l’empire d’Akkad. 
2118 : 3ème dynastie sumérienne d’Ur : le 
roi Ur-Nammu (2112-2094) 
Naissance de l’Épopée de Gilgamèsh. 
Nouvelles attaques élamites. 
2004 : fin de la période d’Ur. 
Première grande vague de migrations indo-
européennes. Slaves, Hellènes, Italiens, 
Hittites, et Hourrites. 
Les sémites du désert syriaque (Amorites) 
et les Indo-européens d’Assour et de Mari 
(Haute Mésopotamie) détruisent la 
civilisation sumérienne. 
En Crète, la civilisation Minoenne (le 
roi Minos, les Palais, Cnossos). 

Les échanges entre la Mésopotamie et 
l’Égypte passent par le désert syriaque et 
la côte méditerranéenne. Le port de 
Byblos joue un rôle important. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Chine, 2200-1750 : dynastie Xia (Yu le 
Grand) 
 
 
 
 
2102 : date du Déluge (Noé) selon la 
lecture littérale de la Torah. 
 
Expansion des sémites au Moyen-Orient. 
Canaan est disputé entre les Amorites et 
les Égyptiens. Ces derniers exercent un 
protectorat sur le pays jusqu’au 12ème 
siècle. 
Premières mentions de Jérusalem, dans 
les textes égyptiens. 
(Ur Shalem : la ville de la paix) 
1812 : naissance d’Abraham à Ur 

Période Thinite (3150-2650). 
Les deux premières dynasties 
pharaoniques. La première, celle de Ménès 
(figure légendaire), unifie le Nord et le Sud 
de l’Égypte (la double couronne). 
Le dieu Râ. Memphis et Héliopolis. 
Nécropole de Saqqara. 
 
2650-2150 : l’ancien empire 
Les dynasties III à VI 
Les grandes pyramides (Saqqarah et Gizeh) 
et le Sphinx. Extension du culte de Râ. 
Conquête du Sinaï et de la Nubie. 
 
 
 
 
L’écriture hiéroglyphique s’installe dans les 
zones proches (Nubie, Canaan, Libye). 
 
 
2150-2010 : 
1ère période intermédiaire 
Dynasties VII à XI 
Division du Nord et du Sud. 
2010-1760 : le moyen empire 
Dynasties XI et XII 
Réunification du Nord et du Sud. 
Thèbes, capitale. 
Expansion en Canaan et en Nubie. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 24 

                
LES PATRIARCHES. 

Au début du 2ème millénaire en Babylonie, les Sumériens sont remplacés par les Amorites. Le règne d’Hammourabi marque l’apogée de cette première 

civilisation sémite. 

 

 Abraham . En quittant Babylone, il se sépare du monde de l’idolâtrie c’est-à-dire de la confusion générée par l’oubli de Dieu. Ce retour au Dieu unique 

créateur d’Adam (de l’humanité) s’appelle la fondation du monothéisme. Ce qui est révélé à Abraham est l’idée d’un Sens (une direction) : aller de 

Babylone (la terre des idoles) à Canaan (la terre de Dieu). 

 Abraham  Isaac  Jacob . A travers la bénédiction donnée par le père au cadet (celui qui a déjà au moins un frère), la filiation transmet la rupture 

avec l’idolâtrie. 

Ismaël fils d’Abraham, et Esaü fils d’Isaac, préfèrent le Monde (la richesse, la puissance) à Dieu. 

 Jacob et le nom d’Israël (Genèse 32, 25-31). Israël signifie « lutteur puissant » : celui qui est capable d’être face à Dieu sans en être terrassé, 

méritant ainsi le statut d’associé au projet divin. Jacob n’est plus le père d’un fils, mais d’un peuple (les douze tribus). Avec le peuple d’Israël, c’est le 

dispositif de la transmission qui se met en place. 

 

LES HÉBREUX EN ÉGYPTE (1- Josèphe). 

Au milieu du 17ème siècle, les Hyksos (des Amorites) s’installent dans le delta du Nil en profitant de la décadence égyptienne (2ème période intermédiaire). 

Ils fondent la XVème dynastie (capitale : Avaris). 

 

Josèphe est Vizir d’un pharaon Hyksos. Il fait venir les douze tribus en Égypte, pour une période de prospérité qui va durer un siècle environ. 

Le peuple d’Israël entre alors dans l’histoire des Nations. Josèphe inaugure ainsi la contradiction, qui deviendra structurelle, entre le destin séparé du 

peuple de Dieu et sa participation à l’histoire commune. 

(NB : David, autre figure fondatrice de l’histoire juive, sera aussi à la fois dans la Torah et dans l’Histoire. Dans les deux cas, l’Histoire – le pouvoir - est en 

même temps ce qui assure temporairement protection et prospérité à Israël, et ce qui annonce des lendemains douloureux). 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 25 

 
1750 / 1650 - Les Patriarches : Abraham, Isaac, Jacob. 
 
Siècles Europe / Méditerranée Moyen-Orient Égypte Hébreux / Juifs 
18ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
-1700 

(+2060) 

 Babylone devient capitale du 
royaume des sémites Amorites. Ils 
unifient les cités de Basse et Haute 
Mésopotamie. 
1793-1750 : Hammourabi. 
Apogée culturelle de Babylone. 
Le premier code législatif. 
Selon la lecture littérale de la 
Torah : 
1764 : la Tour de Babel, Nimrod 
Abraham a 48 ans. 
 
Chine, 1750-1120 : dynastie Shang 

Suite du Moyen empire. 
 
 
 
 
 
 
 
1760-1540 : 2ème période 
intermédiaire 
Dynasties XIII à XVII 
Plusieurs dizaines de rois à 
Thèbes, Memphis, Avaris 
(= remontée vers le Nord, centre 
de l’Ancien Empire, alors que le 
Moyen Empire était à Thèbes). 

LES PATRIARCHES (1) 
Théra (un Amorite) quitte Ur, en 
Babylonie sous le règne de Nimrod, 
avec sa famille et s’installe à Harân 
(Haute Mésopotamie). 
Abraham : l’idée de Dieu Unique. 
Il va en Canaan (Sichem, Jérusalem, 
Beersheba) et en Égypte (dans le 
delta). Il meurt à Hébron. 
Ismaël naît de Hagar (la servante 
égyptienne), Isaac naît de Sarah 
(l’épouse). 
Hagar et Ismaël sont chassés par 
Sarah, ils doivent la vie à la source de 
Zemzem près de La Mecque. C’est la 
descendance arabe d’Abraham. 
Isaac a deux fils, Esaü et Jacob. 
Jacob achète à Esaü son droit 
d’aînesse, puis s’exile à Harân où il 
épouse Rachel. Sur le chemin du 
retour, il combat un ange qui lui 
donne le nom d’Israël. 
Jacob a 12 fils (les tribus d’Israël), 
Esaü également. 

17ème 
 
 
 
 
 

 
-1600 

(+2160) 

 
 
 
Grèce, vers 1650 : 
Naissance de Mycènes. 
La civilisation achéenne. 
1650 : Crète, éruption du 
Santorin et tsunami en 
Méditerranée orientale. 

Début de l’âge du fer en Anatolie. 
 
 
Les Hittites (indo-européens). 
Naissance de l’empire (capitale : 
Hatoussa). 
Hattousili 1er.  

 
 
Invasion des Hyksos dans le 
delta égyptien (2). 
1650-1540 : Dynastie XV 
Rois Hyksos à Avaris. 

Joseph, 11ème fils de Jacob mais le 1er 
avec Rachel. 
Jaloux de ses visions prophétiques, 
ses frères le vendent aux Arabes qui 
l’emmènent en Égypte. 
Joseph devient ministre du pharaon. 
Il fait venir Jacob et les 12 tribus, qui 
s’installent et prospèrent dans le 
delta du Nil. 

(1) ANNEXE : Généalogie biblique, de Adam aux tribus d’Israël ». 
(2) Hyksos et Hébreux étaient des sémites du groupe des Amorites – eux-mêmes ancêtres des Araméens (qui apparaissent sous ce nom vers le 12ème siècle). 
Les peuples désignés plus tard sous le nom d’Arabes sont issus de la même origine. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 26 

 
LES HÉBREUX EN ÉGYPTE (2- La captivité). 

Au milieu du 16ème siècle, le pharaon thébain Ahmosis combat les Hyksos, fait la conquête du Nord et réunifie l’Égypte. C’est la naissance du Nouvel 

Empire (XVIIIème dynastie). Les Amorites sont mis en esclavage. La captivité d’Israël va durer trois siècles. 

« Voyez le peuple des enfants d’Israël, qui est devenu plus nombreux et plus puissant que nous. Procédons avec ruse à son endroit, de peur 

qu’il ne s’accroisse encore. Survienne une guerre, et il s’alliera à nos ennemis, nous fera la guerre et quittera le pays » (Exode1, 9-10). 

C’est en quelque sorte une définition matricielle de l’antisémitisme : les Juifs sont des étrangers parmi les Nations, et cette étrangeté fait de ce peuple un 

élément corrupteur de l’identité nationale (Hitler ne dira pas autre chose) – « nation » pouvant en réalité désigner toute communauté humaine organisée 

sur une base immanente et/ou idolâtre (dont le modèle est la Polis grecque). 

 

Au milieu du 14ème siècle, Akhenaton et le culte royal du disque solaire. Déplacement de la capitale vers le Nord (Akhetaton, aujourd’hui Tell el Amarna). 

Les Amorites du delta soutiennent la révolution atonienne, qui fait rupture avec le Temple de Thèbes et les prêtres d’Amon, symboles de 

l’oppression (l’utilisation de mercenaires Amorites – habiru – par Akhenaton est historiquement attestée). 

Puis retour du pouvoir royal à Thèbes et restauration d’Amon (avec le prêtre Aÿ et la dynastie des Ramsès). Nouvelle persécution des Amorites (Hyksos et 

Hébreux). 

 

MOÏSE, LA SORTIE D’ÉGYPTE, L’ENTRÉE EN CANAAN. 

Au milieu du 13ème siècle, Moïse prend la tête des Hébreux (depuis Freud, il existe une hypothèse – purement théorique - selon laquelle Moïse serait issu 

d’un milieu de prêtres fidèles à Akhenaton et victimes de la politique de restauration militaire et religieuse de Séthi 1er et de Ramsès II). 

 

La sortie d’Égypte, la révélation au Sinaï, les Tables de la Loi, le veau d’or, l’Arche d’alliance (Exode). 

Etre libre, c’est se séparer du pouvoir, et de l’histoire des nations (la sortie d’Égypte, le désert) ; entendre la Parole de 

Dieu (la Révélation au Sinaï, la Loi) ; et aller vers la Promesse (Canaan, la Terre Promise). 

Missions de reconnaissance en Canaan et errance de 40 ans dans le désert, au moment où les peuples de la région (Cananéens, Edom et le roi Amaleq) 

profitent des guerres entre l’Égypte et les Hittites pour s’agiter. 

Josué, successeur de Moïse, dirige l’entrée des Hébreux en Terre Promise (la bataille de Jéricho). 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 27 

 
1650 / 1250 - Les Hébreux en Egypte : de Joseph à Moïse. 
 

16ème 
 
 
 
 
 

 
-1500 

(+2260) 

Puissance de Mycènes et 
affaiblissement de la Crète 
minoenne. 
 
 
 
 
 
 

1595 : Babylone est détruite par 
les Hittites. 
La dynastie kassite (Babylone). 
1550 : le royaume de Mitanni 
(les Hourrites, indo-européens de 
Haute Mésopotamie). 
 
1520 : les Égyptiens jusqu’à 
l’Euphrate. 

La dynastie XVII (Thèbes) en 
guerre contre les Hyksos du 
Nord. 
1540-1070 nouvel empire 
(capitale : Thèbes). 
Dynastie XVIII (1540-1295) 
 Ahmosis (Karnak) 
Aménophis 1er (Vallée des Rois) 
 Touthmosis 1er (conquêtes) 

LA PÉRIODE ÉGYPTIENNE 
 
 
Les Hébreux sont perçus par les 
Égyptiens comme des mercenaires au 
service des Hyksos. 
Avec la réunification égyptienne 
(Ahmosis), les Hébreux sont mis en 
esclavage. 

15ème 

 
 
-1400 

(+2360) 

Fin de la civilisation 
Minoenne. 
 
Grèce : apogée de Mycènes. 
Jusqu’au 13ème siècle 

Les Hourrites de Mitanni font 
alliance avec l’Égypte, les Kassites 
de Babylone avec les Hittites. 

 Touthmosis II (conquêtes) 
 Hatchepsout (reine) 
 Touthmosis III (apogée 1) 
 Aménophis II 
 Touthmosis IV 

Le Midrash Raba donne 210 ans pour 
l’esclavage en Égypte, soit de 1523 
(Ahmosis) à 1313 (après la mort 
d’Akhénaton). 

14ème 
 
 
 
 
 
 
 

 
-1300 

(+2460) 

 
 
 
 

 
 
 
1350 : apogée des Hittites (qui 
règnent jusqu’à Jérusalem) et des 
Kassites de Babylone. 
Fin du royaume de Mitanni. 
Naissance d’un 1er royaume 
assyrien. 
Ugarit (côte syrienne) : invention 
du premier alphabet (cunéiforme). 

 Aménophis III (apogée 2) 
Louxor 
Aménophis IV/Akhenaton 
Le culte solaire (Aton) . 
Tell el Amarna 
 Néfertiti et Séménekharé 
Restauration du culte d’Amon. 
Retour à Thèbes. 
 Toutankhamon 
 Grand prêtre Aÿ 
 Général Horemheb (Memphis) 

Canaan et la Syrie sont disputés entre 
les Hittites et les Égyptiens. Les 
« lettres de Tell el Amarna » font état 
des mercenaires Habiru (la branche 
cananéenne des Hébreux ?). 
 
 
MOÏSE, SINAÏ 
La tradition rabbinique (ainsi que 
Freud) situe la sortie d’Egypte et la 
révélation du Sinaï en 1313 pendant 

13ème 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
-1200 

(+2560) 

 
 
Seconde vague d’expansion 
indo-européenne (Celtes, 
Scythes, Doriens, etc.). 
En faisant pression au Nord et à 
l’Est du Moyen-Orient, elle 
déstabilise profondément la 
région. 
Entre 1250 et 1185 :  
destruction de Troie par les 
Doriens. 

Guerres Hittites / Egyptiens. 
Les batailles de Qadesh : 
1285 Séthi 1er  
1274 Ramsès II 
 
Début d’une période chaotique, qui 
durera jusqu’à l’empire assyrien du 
9ème siècle. 

Des Amorites aux Araméens 
Le royaume d’Edom (les 
descendants d’Esaü), entre Mer 
Morte et Mer Rouge (Amaleq). 

Dynastie XIX (1295-1188) 
 Ramsès 1er 
 Séthi 1er 
 Ramsès II / Néfertari 
Pi Ramsès (dans le delta), Abou 
Simbel (au Sud). 
 Meremptah 
La stèle de Meremptah fait 
référence à « la destruction des 
Israélites ». 

la période anarchique de la 
restauration (entre les 18ème et 19ème 
dynasties). 
Les historiens préfèrent situer ces 
événements vers 1250-1220 (Ramsès 
II ou son successeur). 
 
 
JOSUÉ. ENTRÉE EN CANAAN 
La bataille de Jéricho. 

(3)



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 28 

 
LES HÉBREUX EN CANAAN. 

 

Au 12ème siècle, le contexte régional ouvre pour les Hébreux une « fenêtre d’opportunité » pour s’imposer en Canaan : 

 Au Nord les Hittites s’effondrent, ainsi que le premier royaume assyrien. Babylone est en décadence, attaquée par les Élamites descendus des 

plateaux iraniens. 

 Au Sud, les Ramsès de la XXème dynastie doivent lutter contre les « peuples de la mer » pour protéger les côtes d’Égypte, et après Ramsès XI le pays 

sombre dans une longue période de divisions entre les Prêtres de Thèbes et les Rois de Tanis (la 3ème période intermédiaire). 

 Venus du monde grec d’où ils sont chassés par des invasions indo-européennes (les Doriens détruisent Mycènes), les peuples de la Mer Égée 

s’installent sur les côtes de Méditerranée orientale (Anatolie du Sud, Syrie et Canaan, attaques contre l’Égypte). Les Philistins pénètrent en Canaan à 

partir de Gaza. 

 

L’entrée des Hébreux venus d’Égypte en Canaan n’est pas attestée du point de vue historique. Mais il y a dans ce pays, aux 12ème et 11ème 

siècles, des tribus ivrit (en hébreu : séparées, venues d’ailleurs), ayant des caractères identiques à ceux des habiru dont parlent les lettres de Tell el 

Amarna (Akhetaton) au 14ème siècle : ce sont des nomades qui se louent pour la guerre et/ou le travail. Ces tribus sont soumises aux Cananéens. 

L’invasion des peuples de la mer, les guerres contre les Philistins et l’incapacité des Cananéens à leur résister, provoquent l’agitation des Hébreux et 

favorisent leur autonomie. 

 

Pendant deux siècles (12ème et 11ème), les Hébreux ne sont pas un État mais douze tribus dirigées par des Juges, et fédérées par une religion 

commune (le culte de Yahvé du Sinaï, avec l’Arche d’alliance qui est alors nomade). Leur situation de peuple dominé, et les désordres de la période, 

génèrent un affaiblissement de l’identité mosaïque : cultes idolâtres (Baal), mariages mixtes, etc. 

Naissance du prophétisme (Déborah), dont la fonction est de rappeler au peuple les exigences de la Loi. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 29 

 
1200 / 1000 - Les Hébreux en Canaan : la Terre Promise. 
 

 Début de l’âge du fer. Il remplace complètement le bronze à la fin du 10ème siècle. 
12ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
-1100 

(+2660) 

Phénicie : invention de 
l’écriture alphabétique (sans 
voyelles). 
 
Les « peuples de la mer » 
(Égéens, Crétois) émigrent sous 
la pression dorienne. 
Invasion de la Grèce par les 
Doriens. 
Fin de Mycènes. 
Début des « siècles 
obscurs » (jusqu’à la fin du 8ème 
siècle). Disparition de l’écriture 
en Grèce. Régime de la royauté 
(dynasties inconnues). 

Le royaume d’Assyrie est attaqué 
par les Kassites de Babylone et les 
Élamites de Suse. 
 
Effondrement des Hittites. 
Les peuples de la mer au Liban 
et dans la région de Gaza 
(Philistins). 
 
1153 : les Élamites prennent 
Babylone. Fin des Kassites et fin 
du 1er royaume d’Assyrie. 
 
 
1125-1105 : Nabuchodonosor 1er 
Les Araméens à Babylone. 

 
 
 
 
Dynastie XX (1185-1070) 
De Ramsès III à Ramsès XI. 
Guerres contre les peuples de la 
mer. L’Égypte abandonne 
Canaan pour protéger les côtes 
du delta. 

LA PERIODE DES JUGES 
Les Hébreux consolident leur 
présence en Canaan à l’occasion de la 
désorganisation créée par le départ 
des Hittites et l’arrivée des Peuples de 
la mer. 
Ils ne sont pas un État, mais une 
« fédération théocratique » de 12 
tribus dirigées par des Juges (4). 
Pendant deux siècles, guerres contre 
les tribus locales (Cananéens, 
Madianites, Moabites, Jabuséens, 
Amorréens) et contre les Philistins. 
Métissages ethniques et relâchement 
religieux (le culte de Baal). 
La Prophétesse Déborah. 

11ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-1000 

(+2760) 

Phénicie : développement de 
Tyr et de Sidon. 
 

Brève renaissance de Babylone, puis 
décadence jusqu’à la fin du 7ème 
siècle. 
 
Mèdes et Perses s’installent sur 
les plateaux iraniens. 
Inde : les Aryens, les textes Veda. 
Chine, 1050-770 : dynastie Zhou 
occidentale 

 
 
1070-664 : 3ème période 
intermédiaire. 
Dynastie XXI (1070-945) 
Les Rois à Tanis (dans le delta). 
Les Prêtres règnent à Thèbes. 
Pillage de la Vallée des Rois. 

Samson et Dalila. 
 
Eli, prêtre de Silo (où se trouve 
l’Arche de l’Alliance), maître de 
Samuel qui lui succède. 
Confrontés aux attaques des 
Philistins, les Hébreux veulent se 
doter d’un roi. Samuel nomme Saül 
(tribu de Benjamin). 
LE ROYAUME 

Vers 1010 : le roi Saül 
Battu par les Philistins, il se suicide 
Samuel nomme son successeur : 
David (David et Goliath). 

 
(4) ANNEXE : « Les douze tribus d’Israël ». 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 30 

 
LE ROYAUME, DAVID ET SALOMON. 

 

A la fin du 11ème siècle, les douze tribus veulent se constituer en État, pour combattre les Philistins et se libérer des Cananéens. 

« Il nous faut un roi ! Nous voulons être comme les autres peuples, nous aussi. Et notre roi nous jugera, et il marchera à notre tête, et il combattra avec 

nous » (1 Samuel 8, 20). 

 

 Le Juge Samuel est réticent à donner aux Hébreux une autre loi que la Torah. Mais cela fait partie du plan de Dieu, à la condition que le roi « ne 

s’écarte de la loi ni à droite ni à gauche » (Deutéronome 17, 14-15). Samuel accède donc à la demande du peuple, il nomme d’abord Saül puis David, non 

sans l’avoir mis en garde contre la nature intrinsèquement corruptrice du Pouvoir : « Cède donc à leur voix, non toutefois sans les avertir, et leur exposer 

les procédés du roi qui les gouvernera » (1 Samuel 8, 9). 

 

 Saül, premier roi d’Israël , ne parvient pas à battre les Philistins, ni les Amalécites. Il est remplacé par l’un de ses chefs de guerre, David. 

 

 David fonde le royaume . Il bat les Philistins et les Cananéens, prend Jérusalem pour capitale et y installe l’Arche d’alliance (1000 avant è-c). 

Dans la Bible et dans le Talmud, David incarne la contradiction du destin juif : il n’est pas un Roi comme les autres (il associe la Loi – la Torah – et la 

Puissance) ; mais cependant Dieu lui refuse le droit de construire le Temple, au motif qu’il a du sang sur les mains. 

 

 Salomon le Sage . Roi administrateur, bâtisseur, et commerçant. Il s’allie avec les Phéniciens et les Égyptiens, pour assurer la paix et la prospérité. 

Il construit Temple de Jérusalem (territorialisation de l’Arche d’alliance, jusque là nomade). La naissance simultanée d’une classe de prêtres et d’une 

langue nationale (l’hébreu dans l’alphabet phénicien) génère vraisemblablement les premières versions écrites de la Torah (les plus anciennes datations 

faites par les spécialistes remontent au 9ème siècle avant è-c). 

Dans les dernières années du règne, les tribus du Nord, économiquement plus développées que celles du Sud, contestent la politique fiscale de Salomon. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 31 

 
  Du royaume d’Israël au judaïsme (-1000  /  -300). 
 
1000 / 928 – La naissance du Royaume : David et Salomon. 
 

10ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-928 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vers 950 : installation des 
Étrusques en Italie. 
(Selon Hérodote, ce sont des 
Grecs d’Anatolie du Sud). 
 
 
 
Développement du commerce et 
des comptoirs phéniciens. 
Ils répandent l’écriture 
alphabétique autour de la 
Méditerranée. 
Le roi Hiram 1er, allié d’Israël. 
 
 
 
Fondation possible de Sparte par 
des Doriens (Péloponnèse). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Date hypothétique du déplacement 
des Berbères de l’Égypte à l’Afrique 
du Nord. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
945-664 : Dynasties XXII à 
XXV. Nombreux pharaons 
simultanément à Tanis, 
Léontopolis, Saïs, et Napata. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Séshonq 1er (945-924) rompt 
l’alliance avec Israël. 

1008-968 : le roi David 
De la tribu de Juda (Hébron). 
Victoire décisive sur les Philistins, à 
Éphraïm). 
1000 : conquête de Jérusalem sur 
les Jabuséens. L’Arche d’Alliance y 
est installée. 
Fondation du royaume, unification 
des Hébreux dans la loi mosaïque. 
Les prophètes : Gad et Nathan. 
Grand Prêtre : Sadoq. 

968-928 : le roi Salomon 
Fils de David et de Bethsabée. 
Vers 950 : construction du Temple 
L’écriture hébraïque, dérivée du 
Phénicien (la Table de Gézer). 
Début de l’écriture de la Torah ? (5) 
 
David était un guerrier, Salomon est 
un administrateur et un bâtisseur (la 
sagesse de Salomon). 
Alliance avec les Égyptiens (Salomon 
marié à une fille du Pharaon Si-
Amon) et les Phéniciens (qui 
participent à la construction du 
Temple). 
Développement du commerce (cf. la 
visite de la Reine de Saba). 
 
931 : Salomon est contesté par les 
tribus du Nord (la pression fiscale, la 
corruption). 
Jéroboam, chef de la révolte, se 
réfugie en Égypte. 
928 : mort de Salomon. 

(5) ANNEXE : « Les Écritures Saintes ». 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 32 

 
ISRAËL ET JUDA (1- La division). 

 

Vers 930, Israël est divisé entre le Nord – prospère, commerçant, influencé par les cultes idolâtres régionaux (Baal) –, et le Sud – rural et pastoral, 

légitimiste (autour du Temple de Jérusalem). La succession de Salomon est contestée par les tribus du Nord : Jéroboam, soutenu par les Égyptiens qui 

voient en lui un allié contre la puissance montante des Assyriens, s’oppose à Roboam, fils de Salomon. 

 

Pendant 200 ans, les dix tribus du Nord (capitale Samarie) et les deux tribus du Sud (capitale Jérusalem) se combattent (18). La 

transmission de la Loi de Moïse est plutôt assurée par le royaume de Juda, où se trouve le Temple et qui accueille les Lévites chassés d’Israël. Mais à dire 

vrai, « l’iniquité » est chose assez bien partagée dans les deux royaumes. 

Les prophètes Élie et Élisée, Amos et Osée, Isaïe et Michée : leur fonction est de rappeler la Parole de Dieu et la tradition aux souverains et au peuple. 

Quelques rois restent, dans la Bible, pour avoir été attentifs au dire des prophètes : Josaphat, Jéhu, Joas, Ezéchias, Josias. 

 

Les divisions internes d’Israël peuvent d’autant mieux s’exacerber qu’il n’y a plus au Moyen-Orient de puissance régulatrice : les Égyptiens sont paralysés 

par leurs propres divisions (la 3ème période intermédiaire dure quatre siècles – 1070/664) ; les Assyriens se renforcent mais sont encore contenus par une 

vaste zone araméenne dans le désert syriaque, qui ne prend pas forme d’empire ; les Phéniciens, tournés vers le commerce maritime, ne s’imposent pas 

comme puissance politique. 

 

                                            
18 - Les deux tribus du Sud sont JUDA (qui donnera le nom de Juif), et SIMÉON (Simon est un nom juif très répandu pendant la période gréco-romaine). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 33 

 
928 / 597 – La  division (Israël et Juda) et la domination assyrienne. 
 

-928 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

-900 
(+2860) 

  
Début de la seconde époque 
assyrienne (capitale : Nimroud). 
 
Vaste zone araméenne entre 
l’Assyrie et Israël (les Araméens 
sont des tribus du désert syriaque, 
non organisées en État, descendants 
des Amorites). 

 
L’Égypte s’inquiète de la 
puissance montante de l’Assyrie. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
925 : Séshonq 1er en guerre 
contre le royaume de Juda. 
Pillage de Jérusalem. 

LA DIVISION (6) 
En 928, Jéroboam revient en Israël 
avec le soutien des Égyptiens. Le 
royaume se divise : 

Le royaume d’Israël 
Au Nord, 10 tribus. La principale : 
Éphraïm. Roi d’Israël : Jéroboam. 
Elles sont peu unies et instables (5 
dynasties en 2 siècles), mais 
prospères, commerçantes, alliées des 
Phéniciens et des Égyptiens contre les 
Assyriens et les Araméens au Nord. 
L’idolâtrie se développe (dieu Baal). 

Le royaume de Juda 
Au Sud, Juda annexe Siméon. 
Dirigé par Roboam fils de Salomon, 
c’est le royaume davidique légitime 
(capitale : Jérusalem, où se trouve le 
Temple). Pastoral et rural, tourné 
vers le désert. 
Juda accueille les Lévites et les 
Prophètes qui abandonnent Israël. 

9ème 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

-800 
(+2960) 

Apogée phénicienne en 
Méditerranée. 
Naissance des premières Cités 
grecques. 
Le site religieux d’Olympie. 
 
 
 
 
821-814 : les Phéniciens 
fondent Carthage. 

(Les plus anciennes inscriptions en 
Araméen) 
 
Montée en puissance des Assyriens. 
Pression croissante en direction du 
Sud : sur les Araméens, les 
Phéniciens, et Israël. 
 
Les Phéniciens cèdent face aux 
Assyriens et se dispersent. 
 
Les Philistins s’assimilent aux 
Cananéens. 

 De 928 à 722 : 
 Les violences entre les deux 
royaumes sont incessantes (guerres, 
assassinats et coups d’État, etc.). 
 Des deux côtés, les rois respectent 
inégalement les lois mosaïques. Ceux 
de Juda sont cependant plus souvent 
« yavhistes » que ceux d’Israël (7). 
 Début 9ème siècle : 
Élie et Élisée, prophètes en Israël. 
877 : Samarie, capitale d’Israël. 
La stèle de Tel Dan mentionne « la 
Maison de David ». 

(6) ANNEXE : « Les royaumes d’Israël et de Juda ». 
(7) Les plus anciennes traces écrites du nom « Yawé » datent de 820-810 (stèles de Moab et de Damas). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 34 

 
ISRAËL ET JUDA (2- Les tribus perdues et le reste juif). 

 

 Au 8ème siècle, apogée des Assyriens (Haute Mésopotamie). Ils prennent Babylone et soumettent les Araméens ; ils chassent les Phéniciens qui s’en vont 

fonder Carthage ; ils font face aux Égyptiens – Israël est sur la ligne de front. 

 Sargon II, roi d’Assyrie, s’empare d’Israël (722) et déporte les dix tribus à Ninive, où elles disparaissent de l’Histoire : ce sont les « tribus 

perdues » (19). Il installe à leur place des Akkadiens (les Koutéens) qui se mêlent à la souche hébraïque non déportée. 

Juda – le reste du peuple hébreu – reste indépendant pendant deux décennies. 

 

 A la fin du 8ème siècle, Ezéchias roi de Juda et le premier Isaïe, prophète (20), tirant les leçons de la division des Hébreux et de la destruction du 

royaume du Nord, promeuvent une restauration nationale fondée sur la prééminence de la Torah. La première écriture du Deutéronome 

pourrait dater de cette époque (entre le règne d’Ezéchias 716-699, et celui de Josias 640-609). Le Deutéronome, aussi appelé Devarim (hébreu : les 

paroles. « Ce sont là les paroles que Moïse adressa à tout Israël en deçà du Jourdain, dans le désert… »), rappelle au peuple les Commandements donnés 

par Dieu à Moïse (la Révélation législative). 

 En 701, Jérusalem est conquise par les Assyriens et devient vassale. 

 

 Au 7ème siècle, les Assyriens sont affaiblis par la naissance des royaumes Mèdes et Perses (Cyrus 1er) sur les plateaux iraniens, et par les révoltes 

araméennes en Babylonie (Nabopolassar). Ils sont chassés d’Égypte par Psammétique 1er (naissance du Bas Empire). Leur empire s’écroule en 610. 

 Profitant de la décadence assyrienne, le roi Josias et le prophète Jérémie conduisent en Juda une nouvelle restauration nationale et 

religieuse (640-609 : renouvellement de l’Alliance, lecture populaire du Deutéronome). 

Jérémie est le prophète annonciateur des grands malheurs qui vont frapper le peuple de Dieu, pour avoir négligé de soumettre le royaume à la Torah. 

Son enseignement est que la résistance politique est vouée à l’échec si elle n’est pas commandée par la prééminence de la Loi. 

 En 609 l’Égypte s’empare du royaume de Juda, pour barrer l’expansion des Babyloniens qui viennent de submerger l’empire assyrien. 

 

                                            
19 - Dans la tradition juive, la réunion des douze tribus d’Israël (la reconstitution de l’unité du peuple issu de Jacob) est l’une des conditions de la venue 
du Messie. 
20 - Un autre prophète portera le même nom à l’époque de l’exil à Babylone 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 35 

 
8ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-700 

(+3060) 

 
776 : les Jeux Olympiques. 
 
752 : l’oligarchie, Archontes 
élus par les nobles, durée limitée  
753 : fondation de Rome ? 
Remus et Romulus. 
Romains et Sabins. 
 
Développement des Cités, du 
commerce en Méditerranée. 
Écriture grecque (phénicien avec 
voyelles). 
Stabilisation des mythes 
fondateurs. 
 Hésiode, Homère. 
 
 
Émigration hébraïque à Carthage 
et au Maghreb (les « judéo-
berbères »). 

 
 
Chine, 770-250 : dynastie Zhou 
orientale. Période de guerres et 
d’anarchie. 
 
730 : les Assyriens s’emparent de 
Babylone. Fin des rois araméens. 
722-705 : Sargon II, empereur 
d’Assyrie (Ninive). 
Apogée assyrienne. 
Les Scythes (peuple cavalier des 
steppes russes) alliés des Assyriens 
(jusqu’en 650 environ). 
720-550 : empire des Mèdes 
Zarathoustra (ou Zoroastre) 
réforme le mazdéisme : l’Avesta, le 
dieu Ahura Mazda (le Bien) et 
Ahriman (le Mal). 
En Inde, le brahmanisme (Veda) a 
la même origine que le mazdéisme 

 
 
 
 
 
 
747 : Dynastie XXV 
Pharaons noirs issus de Napata 
(royaume de Koush, Nubie) 

Amos, Osée : prophètes en Israël. 
 
Isaïe, Michée : prophètes en Juda. 
 
 
 
 
PERIODE ASSYRIENNE 
722 : conquête d’Israël par les 
Assyriens. 
Les Hébreux du Nord sont déportés 
(les « tribus perdues »). 
Des tribus mésopotamiennes (les 
Koutéens) sont installées dans ce qui 
devient la Samarie. Culte de Baal. 
727-698 (Juda) Ezéchias 
Restauration des lois mosaïques. 
Accueil des lévites chassés du Nord. 
 
711 : les Assyriens pillent Jérusalem 
et vassalisent Juda. 

7ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-600 

(+3160) 

La Grèce archaïque. 
Pendant 2 siècles : conflits entre 
l’aristocratie et les Tyrans, 
résolus au 6ème siècle par les 
législateurs démocrates. 
Sparte : la démocratie militaire 
(Lycurgue ?). 
 
Rome étrusque : les Tarquin. 
Dynastie royale. 
 
Anatolie grecque (Ionie) : 
Naissance de la monnaie (Lydie). 
La Ligue Ionienne, autonome 
pour se protéger des conflits 
grecs (Milet, Éphèse, Samos). 
Foyer de développement 
intellectuel et artistique. 
Dracon, premier législateur. 

 
 
 
668-627 : Assurbanipal, roi 
d’Assyrie. 
 
 
 
 
 
647 : Cyrus1er, roi perse en Médie 
Babylone : révoltes araméennes 
contre les Assyriens. 
626-605 : Nabopolassar. 
Rois araméens à Babylone. 
614-610 : les Araméens, alliés aux 
Mèdes et aux Scythes, détruisent 
Ninive. 
Fin de l’empire assyrien. 

Dynastie XXVI 
Néchao 1er (672-664). 
672 : les Assyriens sont dans le 
Nord de l’Égypte. 
664 : pillage de Thèbes par les 
Assyriens. 
664-332 : bas empire 
Psammétique 1er (664-610) 
656 : les Assyriens sont chassés 
d’Égypte. 
 
Présence et activité des Grecs en 
Égypte. 
 
 
 
610-595 : Néchao II vassalise 
Juda pour arrêter l’expansion 
babylonienne. 

698-643 (Juda) Manassé.  
Idolâtre, assassin d’Isaïe (?). 
 
 
 
 
 
 
Jérémie, prophète. 
Décadence assyrienne. 
640-608 (Juda) Josias 
622 : Découverte du Deutéronome 
dans le Temple. 
Restauration des lois mosaïques. 
Renouvellement de l’Alliance. 
 
608 : bataille de Megiddo. 
608-597 (Juda) Joïaquim,  
vassal de l’Égypte. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 36 

 
L’EXIL À BABYLONE. 

Après l’effondrement de l’empire assyrien, les Araméens de Babylone établissent un empire qui sera relativement bref (626-539 : moins 

d’un siècle), mais puissant et brillant. Il s’étend sur tout le Moyen-Orient, de la Mésopotamie au Néguev. 

Malgré une alliance imposée par l’Égypte, Juda ne peut pas résister à la conquête babylonienne de Nabuchodonosor II. 

La chute de Jérusalem (597), la destruction du Temple (587), la déportation des élites judéennes à Babylone : 

L’exil dure 60 ans (597-538). Ceux que l’on appelle désormais : les Juifs (yehoud en araméen – les habitants de Juda) s’intègrent plutôt bien en Babylonie, 

où ils sont commerçants, intellectuels, conseillers de la Cour. Mais ils pleurent Jérusalem : « Ramène-nous vers toi, ô Éternel, nous voulons te revenir ; 

renouvelle pour nous les jours d’autrefois » (Lamentations 5, 21). 

L’enseignement et les prophéties d’Ézéchiel et du second Isaïe : l’exil est une punition infligée à Israël pour s’être éloigné de la Loi – la distance à 

la Loi est prise comme mesure de la distance à la Terre. 

Les premières institutions du judaïsme diasporique apparaissent en Babylonie : le Conseil des Anciens, les synagogues (maisons religieuses et 

communautaires). C’est à cette époque que l’hébreu araméen (les lettres carrées) remplace l’hébreu ancien (en écriture phénicienne). 

 

L’EMPIRE PERSE ET LE RETOUR À SION. 

Sur les plateaux iraniens, les Indo-européens installés depuis le 11ème siècle ont construit leur identité autour du Mazdéisme, réformé par Zarathoustra. Le 

Zoroastrisme est une religion binaire (le haut/le bas, le bien/le mal, le pur/l’impur, l’eau/le feu), dont on retrouve de nombreuses traces dans 

l’Hindouisme, tant linguistiques (le sanscrit) que symboliques (source commune : l’Avesta). Les Mèdes sont rapidement supplantés par les Perses (dynastie 

Achéménide). Au milieu du 6ème siècle, l’empire de Cyrus II s’étend de l’Indus à l’Anatolie. Babylone est prise en 539. 

Alors que les empires antiques se contentent de prendre des terres, de piller les richesses, et de soumettre les populations, les Perses administrent leurs 

conquêtes avec une tolérance bienveillante destinée à assurer la pérennité de leur pouvoir (parmi les causes possibles de cette attitude, on peut avancer 

les diversités culturelles dans un empire très étendu, et la nature non strictement ethnique et nationale du Zoroastrisme). 

Un Édit de Cyrus donne aux Juifs la liberté, et leur reconnaît le droit de pratiquer leur religion. Cependant, le retour à Sion est minoritaire, la plus 

grande partie des Juifs préférant rester à Babylone où elle est bien intégrée. 

Les Samaritains voient sans plaisir le retour des descendants du royaume de Juda. Ils s’opposent à la reconstruction du Temple de Jérusalem. Il faut le 

poids de Zorobabel (héritier davidien sans trône), les prophéties de Zacharie et Agée, et le soutien de Darius 1er, pour que la construction se fasse. Le 

second Temple est inauguré en 515. Les Samaritains construisent un Temple dissident sur le Mont Garizim (près de Samarie). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 37 

 
597 / 332 – L’exil à Babylone et la période perse. 
 

6ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

-500 
(+3260) 

« Les Sept Sages » 
594 : Solon, législateur. 
Premières lois démocratiques. 
Puis période de troubles jusqu’à 
Pisistrate. 
 École de Milet (Anatolie) 
Thalès, le premier philosophe 
Anaximandre, Anaximène 
 Hippocrate (médecine) 
 Pythagore (les nombres) 
 
561 : tyrannie de Pisistrate 
(jusqu’en 527, puis Hippias) 
 
 
 
 
Début des guerres entre les 
Grecs et les Perses. 
 
 Héraclite (philosophie) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
510 : l’aristocratie renverse le 
tyran Hippias. Clisthène. 
La démocratie à Athènes. 
510 : Rome, fin des Étrusques. 
Révolte de la plèbe sur l’Aventin. 
La République romaine. 

604-562 : Nabuchodonosor II 
Apogée de Babylone (Araméens 
appelés Chaldéens) dans tout le 
Moyen-Orient. 
 
Naissance des nouvelles religions 
asiatiques : Lao Tseu et Confucius 
(Chine), Bouddha (Inde). 
 
La Lydie (roi Crésus), alliée aux 
Grecs et aux Égyptiens contre la 
Perse. 
550 : Cyrus II domine les Mèdes 
et l’Anatolie (défaite de Crésus, 
547) 
Naissance de l’empire perse. 
Capitale : Suse. 
539-538 : chute de Babylone. 
Les Perses jusqu’à la Méditerranée. 
Hégémonie du mazdéisme 
zoroastre. 
 
Cambyse (530-522) étend l’empire 
de l’Indus à l’Anatolie, et fait la 
conquête de l’Égypte (525). 
 
 
Assassinat de Cambyse. Darius 
impose son autorité aux Mages. 
Darius 1er (522-486) construit 
Persépolis, et combat les Scythes 
(alliés des Grecs) jusqu’au Danube. 
Apogée de l’empire perse. 
Les satrapies administrent la 
diversité culturelle de l’empire 
selon une politique de tolérance. 

 
 
 
 
 
 
 
Communauté et Temple juifs à 
Éléphantine (Assouan). 
En Éthiopie, la communauté des 
Falashas. 
A Djerba (Tunisie), la plus 
ancienne synagogue connue. 
 
 
 
 
Les Grecs se rapprochent des 
Égyptiens contre les Perses. 
 
 
 
 
 
525 : domination perse. 
Dynastie XXVII : empereurs 
perses. 
Les Juifs d’Éléphantine, garde-
frontières au service des Perses. 
Contacts entre Grecs et Juifs 
d’Éléphantine ? 
 

PERIODE BABYLONIENNE 
597 : Juda vassal de Babylone. 
Déportation des élites à Babylone. 
Sédécias (soutenu par Babylone). 
586 : prise de Jérusalem, destruction 
du Temple, déportation massive à 
Babylone. 
Fuite de Judéens en Égypte (dont 
Jérémie). 
A Babylone : 
Conseil des Anciens, synagogues. 
Le prophète de l’exil : Ézéchiel. 
Prophéties de Daniel 
Le second Isaïe ? 
 
 
PERIODE PERSE 
538 : Cyrus libère les Juifs et les 
autorise à reconstruire le Temple. 
La majorité reste à Babylone, un petit 
nombre rentre à Jérusalem. 
Les Samaritains obtiennent de 
Cambyse que la reconstruction du 
Temple soit arrêtée. 
Zorobabel (descendant de David) et 
les prophètes Zacharie et Aggée. 
 
 
 
Darius confirme l’autorisation de 
Cyrus concernant le Temple. 
515 : inauguration du 2ème Temple. 
Les Samaritains construisent le 
Temple dissident du Mont Garizim. 
Le royaume de Juda est dirigé par 
des binômes : gouverneur (nommé 
par les Perses) et Grand Prêtre. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 38 

 
LA PÉRIODE PERSE ET LE JUDAÏSME. 

Pendant deux siècles (538-331), les Juifs vivent sous domination perse. Ils ne sont plus un royaume, mais ils bénéficient d’une large autonomie 

administrative et culturelle. Ils sont dirigé par des binômes : un gouverneur nommé par l’empereur, un Grand Prêtre issu du Temple. 

Le conflit avec les Samaritains, les tensions entre les Judéens autochtones et ceux revenus de Babylone, la situation nouvelle créée par l’absence d’État 

national – rendent nécessaire une remise en ordre, également souhaitée par les Perses soucieux de la paix dans leur empire. 

Ezra et Néhémie, notables Juifs de Babylone, sont envoyés en mission à Jérusalem (dans la première moitié du 5ème siècle, les dates exactes restent 

inconnues). Ils promulguent des lois destinées à restaurer l’identité juive dans le nouveau contexte. Ces lois identitaires sont de plusieurs ordres : 

 Lois concernant la vie quotidienne : la casherout (règles alimentaires), le calendrier et les fêtes. 

 Lois définissant la transmission juive : l’interdiction des mariages mixtes. 

 Lois organisant les pouvoirs religieux : la prêtrise (les cohanim) est chargée du culte. Pour éviter que le pouvoir exclusif du Temple, en 

l’absence d’un roi davidien légitime, ne devienne un foyer de dérives politiques, Ezra instaure des contre-pouvoirs : il crée et encourage le 

développement d’un réseau de Sages chargés de l’étude et de l’éducation religieuse dans les synagogues (on retrouvera ces Sages à l’époque 

hellénistique sous le nom de Pharisiens) ; il fonde la Grande Assemblée, autorité suprême et régulatrice, composée de 70 Anciens. 

Les réformes d’Ezra marquent la fin des prophéties : le prophétisme est lié, dans l’histoire juive biblique, à la contradiction entre l’élection divine 

d’Israël (le peuple de la Torah) et sa réalité comme nation parmi les Nations (le royaume). Les prophètes sont ceux qui, rappelant la Parole de Dieu et la 

Loi, remettent en cause la prééminence de ce que les Grecs nommeront plus tard la Polis (la Cité, la politique). Dès lors qu’il n’y a plus d’État juif (le 

peuple n’est plus unifié sur sa terre), cette fonction prophétique devient caduque. 

Dans la Bible hébraïque, les prophètes se terminent avec Malachie et les Hagiographes avec Ezra et Néhémie. 

Les réformes d’Ezra et de Néhémie sont considérées comme fondatrices du judaïsme post-hébraïque. 

 

Après l’unification politique au 6ème siècle (Solon, Pisistrate, Clisthène), les 5ème et 4ème siècles voient la montée en puissance de la Grèce : les 

guerres médiques (qui opposent Athènes aux Perses), le règne de Périclès, le conflit entre Athènes et Sparte, la domination macédonienne (Philippe II et 

Alexandre III dit le Grand). 

La Grèce donne naissance à la « civilisation », c’est-à-dire à une pensée universaliste qui affirme sa prééminence sur les traditions et les 

particularismes. C’est la séquence Socrate/Platon/Aristote qui marque l’émergence de cette pensée, entre 443 et 323. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 39 

 
5ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-400 

(+3360) 

La Grèce classique. 
490-479 : guerres médiques. 
Victoires grecques (Marathon 490, 
Thermopyles et Salamine 480). 
 Parménide, Zénon, Anaxagore. 
 Sophocle, Euripide, Eschyle. 
 Hérodote (l’Histoire). 
477 : la Ligue de Délos. 
462 : Ephialte. La Boulé (hasard) 
remplace l’Aréopage (les Anciens). 
460-445 : guerre et victoire 
d’Athènes contre Sparte. 
443-429 : Périclès. 
Le Parthénon. 
 Philo : les Sophistes, Démocrite, 
Socrate (470-399). 
 Histoire : Thucydide. 
 Théâtre : Aristophane. 
431-404 : Alcibiade, guerre du 
Péloponnèse (victoire de Sparte). 
404 : brève tyrannie des Trente. 
403 : retour de la démocratie. 

499-494 : révolte des Ioniens et 
déportation en Mésopotamie. 
486-465 : Xerxès 1er 
 
 
 
 
 
465-424 : Ataxerxès 1er 
 
449 : la paix de Callias met fin 
aux guerres médiques. 
Fin de l’hégémonie perse. 
 
 
Les Araméens de Babylone se 
révoltent contre les Perses. 
 
423-404 : Darius II 
Alliance entre les Spartes et les 
satrapes perses d’Anatolie. 
404-358 : Ataxerxès II 

 
 
En Égypte, les Grecs aident les 
révoltes permanentes contre les 
Perses. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
410 : destruction du Temple 
d’Éléphantine par les Égyptiens. 
Les Perses quittent l’Égypte. 
405-400 : Dynastie XXVIII 

Malachie (le dernier prophète 
connu). Fin de la prophétie. 
 
Esther et Mardochée. Instauration de 
la fête de Pourim. 
Ces événements sont parfois situés 
entre la fin de l’Exil et la construction 
du Temple (6ème siècle). 
 
Ezra et Néhémie, envoyés de Perse, 
mettent en œuvre des réformes 
nationales et religieuses qui fixent les 
bases du judaïsme. 
Les Juifs sont dirigés par la Grande 
Assemblée (ha knesset ha gedolah) 
Les scribes (sofrim) rédigent le 
Pentateuque et les Prophètes, qu’ils 
enseignent au peuple. 
Les scribes sont les ancêtres des 
Pharisiens. 
Début de la littérature midrashique. 
Naissance des synagogues. 

4ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

-333 

399 : procès et mort de Socrate. 
387 : Platon fonde l’Académie. 
382-371 : Athènes et Thèbes 
écrasent Sparte. 
Conflit entre le panhellénisme 
anti perse (Isocrate, Aristote) et le 
patriotisme athénien anti 
macédonien (Démosthène) 
359 : Philippe II (Macédoine) 
347 : mort de Platon. 
343 : Aristote précepteur 
d’Alexandre, fils de Philippe 
340-338 : victoire de Philippe 
sur les Athéniens (à Chéronée). 
La Grèce hellénistique. 
336 : Alexandre III (16 ans). 
336 : Aristote fonde le Lycée. 
334 : Alexandre part vers l’Orient 
333 : le nœud gordien (Anatolie) 

 
386 : la « paix du roi ». 
Restauration provisoire de 
l’autorité perse en Anatolie. 
371 : révolte des satrapes 
hellénisés d’Anatolie. 
 
 
358-338 : Ataxerxès III 
345 : conquête de l’Égypte. 
 
 
339-336 : Arsès 
 
 
336-331 : Darius III 
 
Les Scythes arrêtent l’expansion 
d’Alexandre vers le Nord. 

 
Dynastie XXIX (398-380) 
Dynastie XXX (380-345) 
Nectanebo II : le dernier Pharaon 
égyptien. 
 
 
 
 
Dynastie XXXI (perse) 
(345-332) 

Pour les 5ème et 4ème siècles, il n’existe 
pas de traces historiques 
(archéologiques ou scripturaires) de 
la société juive. 
L’hypothèse communément admise 
est que, pendant ces deux siècles, les 
Juifs ont vécu paisiblement dans 
l’empire perse, en se consacrant à 
l’étude de la Torah ainsi qu’au 
recueil des dires prophétiques et 
midrashiques, sous la direction de la 
Grande Assemblée. 
Depuis la téshouva de Pourim, le 
peuple juif est dans une période de 
haut niveau spirituel. 
 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 40 

 
L’HÉGÉMONIE HELLÉNISTIQUE. 

Au 5ème siècle, le centre de gravité du monde antique a commencé de se déplacer vers l’Ouest, avec la naissance (510-508 avant è-c) de la 

république romaine et de la démocratie à Athènes. Ce déplacement s’accompagne de l’émergence d’un nouvel espace conceptuel, qui oppose la 

civilisation aux barbares . Le conflit entre Grecs et Perses (qui n’ont de « barbares » que leur absence de projet universaliste) va durer un siècle et demi 

(492-332). A la fin du 4ème siècle, Alexandre de Macédoine réalise le projet civilisateur : il porte l’hellénisme des Balkans à l’Indus, des steppes 

asiatiques aux confins de la Nubie. A sa mort (323), cet empire est divisé entre la Macédoine (avec la Grèce et l’Anatolie), la Séleucie (des plateaux 

iraniens à la Méditerranée), l’Égypte ptolémaïque (capitale : Alexandrie). Ces trois pôles de l’hellénisme règnent sans concurrence pendant le 3ème siècle. 

Puis Rome à l’Ouest, et la Parthie à l’Est, commencent à porter aux Grecs des coups qui leur seront fatals. 

 

La domination hellénistique est d’une nature totalement nouvelle : jusque là il n’y avait pas d’empires justes, mais juste des empires. Avec 

Alexandre, ce n’est plus seulement la Puissance qui s’impose mais la pensée, l’hégémonie du Logos. La domination désormais revendique la légitimité. A 

l’Ouest, Rome puis le Christianisme prendront plus tard le relais des Grecs. A l’Est, Parthes et Sassanides vont résister pendant huit siècles, avant de céder 

face aux assauts d’une autre forme d’impérialisme universaliste, apparue sous le nom d’Islam au 7ème siècle de notre ère. 

Le projet universaliste s’oppose radicalement à la vision juive, pour qui le retour à l’adamisme (l’humanité réunie dans l’obéissance à la Loi) 

n’est possible qu’à travers la singularité de l’élection d’Israël. Tout projet universaliste fondé sur la négation de cette singularité ne peut être qu’idolâtre. 

 

La domination hellénistique bouleverse la société judéenne, qui bénéficiait jusque là d’une large autonomie culturelle au sein de l’empire perse. 

L’émigration se développe, les élites s’hellénisent, et des visions différentes du judaïsme divisent le Temple : 

 Les Saducéens, qui revendiquent l’héritage de Sadoq (grand prêtre de David), en prônant la validité exclusive de la Loi écrite au détriment de la 

tradition orale, renvoient le judaïsme à un statut purement religieux (cultuel), et non plus de mode de vie au service du retour messianique. En séparant 

existence sociale et religion, ils protègent le pouvoir et menacent l’identité juive. Ils sont le relais de l’hellénisme dans la culture juive. 

A Alexandrie, capitale des Ptolémées et centre judéo-hellénistique, les Écritures sont traduites en grec : la Bible des Septante servira de référence au 

christianisme. C’est une rupture symbolique avec le rapport juif à la lettre, condamnée par les Pharisiens qui maintiennent l’hébreu araméen. 

 Les Pharisiens (en hébreu : péroushim =  séparés) sont les héritiers des Sages nés des réformes d’Ezra. Ils résistent à l’hellénisme et défendent la 

tradition et la Loi orale, constitutives de l’identité juive. Proches du peuple, ils assurent dans les maisons d’étude (beït ha midrash)  l’enseignement et la 

transmission de la Torah. Ils sont présents dans les institutions (Sanhédrin, Temple), mais en opposition aux Saducéens. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 41 

 
  Les Juifs et l’empire universaliste (-300 / +200). 
 
332 / 167 – L’hégémonie hellénistique 

-332 
 
 
 
 

 
 
 

-300 
(+3460) 

332-323 empire d’Alexandre 
(de l’Indus à la Macédoine, du 
Caucase à l’Égypte) 

323 : mort d’Alexandre 
321-281 : conflits pour la 
succession (Macédoine, Anatolie) 
322 : mort d’Aristote 
 Zénon (le stoïcisme), Epicure 
 Euclide (la géométrie) 

331 : prise de Babylone. 
330 : incendie de Persépolis. 
Fin de l’empire perse. 
à Babylone. 
323-129 : les Séleucides. 
Séleucos (Syrie). 
De Antioche à l’Indus. 

331 : Alexandre pharaon « fils 
d’Amon ». 
Fondation d’Alexandrie. 
Dynastie XXXII 
323-30 : dynastie lagide. 
Le général Lagos. 
 
 
311 : Ptolémée 1er (Égypte) 

PERIODE HELLENISTIQUE 
 Derniers temps de la Grande 
Assemblée : Onias 1er, Simon le Juste 
(début de la Michna orale/cf. Pirqé 
Avot). 
 Conflit entre Samaritains et Juifs. 
 Le grec devient la langue officielle 
et celle des élites. L’araméen subsiste 
comme langue populaire. 
 Diaspora en Anatolie, Syrie, Égypte. 

3ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-200 

(+3560) 

282-265 : Rome domine 
l’Italie. 
280-272 : guerre de Rome 
contre Pyrrhus (Macédoine). 
264-241 : 1ère guerre punique 
contre Carthage (Hamilcar). 
 
228-221 : Rome en Sicile, 
Sardaigne, Corse. 
Carthage en Espagne, en Gaule 
du Sud, Hannibal menace l’Italie. 
222 : fin de Sparte. Philippe V 
219-202 : 2ème guerre punique 
Alliance Carthage / Macédoine. 
Rome est en Espagne (Scipion). 

Chine, 240-205 : dynastie Qin 
Naissance de l’empire chinois. 
205 : dynastie Han 
274-241 : Guerres entre les 
Séleucides et les Ptolémée. 
250 : naissance de la Bactriane 
(Indus et Afghanistan) et des 
Parthes (Est de l’Iran), à partir des 
populations Scythes venues du 
Nord de la Caspienne(turcophones). 
Parthes : dynastie arsacide. 
223 : Antiochos III 
Guerres entre les Séleucides et les 
Ptolémée. 

Dynastie XXXIII 
Ptolémée 1er à III : grands rois. 
Alexandrie : la bibliothèque, le 
phare, le Musée, les Temples. 
283-244 : Ptolémée II fait 
traduire la Torah en grec (la 
Septante). 
 
 
 
 
222 : Ptolémée IV 
Décadence égyptienne. 
Interventions romaines. 

Domination lagide 
 
Fin de la Grande Assemblée, 
remplacée par le Sanhédrin. 
Grands prêtres du Temple : 
Simon 1er (?), Manassé, Onias II 
Début de l’opposition entre les 
Saducéens (élites hellénisées 
proches du Temple) et les 
‘Hassidim (traditionalistes et 
proches du peuple). 
Développement des synagogues. 
Instauration des zougot (paires) : le 
Nassi et le Av beit din. 
Ben Sira : Siracide (Ecclésiastique) 

2ème 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-164 

200-196 : 2ème guerre de Rome 
contre la Macédoine. 
Rome s’attaque à l’Asie. 
 
 Polybe (historien grec). 
 
172-168 : 3ème guerre de Rome 
contre la Macédoine. 

200 : victoire séleucide contre 
l’Égypte à Panion. 
189 : victoire de Rome contre les 
Séleucides, à Magnésie. 
187-175 : Séleucus IV 
Le royaume des Parthes. 
171 : Mithridate 1er  
Antiochos IV (175-164). 
Les Séleucides sont pris entre Rome 
à l’Ouest et les Parthes à l’Est. 
Victoire séleucide contre Ptolémée. 

 
Ptolémée V et Cléopâtre 1er (fille 
d’Antiochos III Séleucide). 
 
 
 
 
 
 
Cléopâtre II partage le pouvoir 
avec Ptolémées VI, VII, et VIII 

Domination séleucide 
Rois séleucides favorables aux Juifs. 
Grands prêtres : Simon II, Onias III 
(dernier descendant de Sadoq, 
assassiné par Ménélas). 
174-159 : Jason, Ménélas, Alkime, 
imposent la culture grecque. 
Antiochos IV Épiphane : anti-juif. 
167-164 : Pillage et profanation du 
Temple par les Séleucides, 
hellénisation forcée et persécutions. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 42 

 
LE ROYAUME ASMONÉEN. 

Pendant un siècle et demi (330-170), d’abord sous les Ptolémée d’Égypte puis sous le Séleucide Antiochos III, la domination hellénistique sur la Judée 

s’exerce pacifiquement, relayée par la politique collaboratrice des élites saducéennes. Mais dans la première moitié du 2ème siècle, l’empire séleucide est 

directement menacé, à l’Est par la montée en puissance des Parthes, à l’Ouest par la poussée romaine contre la Macédoine. 

Antiochos IV (175-164) met en œuvre une politique de répression contre les Judéens, qui ne constituent pas un arrière fiable : pillage et profanation du 

Temple (qui est consacré à Zeus), interdiction faite aux Juifs de pratiquer leur religion (circoncision, casherout, etc.), persécutions de tous ordres. 

 

La famille des Macchabées dirige la révolte populaire contre les Séleucides et les hellénisants (167-164), à laquelle participent les 

Pharisiens. Ce mouvement est victorieux et permet la réouverture du Temple (fête de ‘Hanouka). 

La prise de la Macédoine par les Romains (146), et celle de Babylone par les Parthes (144), entraînent la chute de l’empire séleucide (129). Cette période, 

pendant laquelle les conflits ne décident pas de la victoire absolue d’une des parties, est favorable à l’autonomie judéenne. 

Le royaume asmonéen est fondé par les successeurs des Macchabées. Il est soutenu par les Saducéens mais rejeté par les Pharisiens, au motif 

qu’il n’est pas issu de la lignée de David et qu’il ne respecte pas la prééminence de la Torah sur la politique. Les Pharisiens accusent les rois asmonéens 

d’avoir fondé une monarchie d’inspiration grecque et profane, en rupture avec l’enseignement traditionnel. La révolte des Macchabées a fait fuir en 

Égypte le Grand Prêtre descendant de Sadoq, et désormais le Temple est soumis au Trône. Les rois asmonéens se lancent dans des guerres de conquêtes - 

contre les Samaritains, les Iduméens, les Nabatéens. Ils étendent le territoire de la Judée et convertissent de force les peuples voisins. 

 

Les troubles violents et les divisions profondes, qui règnent pendant la période des Macchabées et des Asmonéens, favorisent l’apparition, dans la 

pensée juive, d’un messianisme spiritualiste : les prophéties apocalyptiques (Daniel), et le mysticisme purificateur (les communautés esséniennes 

du désert). Ces courants annoncent la proximité de la fin des Temps et la venue du Messie, et ils exhortent le peuple juif à s’y préparer. Ils sont en conflit 

autant avec les élites saducéennes - qui soutiennent la monarchie et s’opposent à toute confusion entre la religion et la Cité -, qu’avec les Pharisiens 

traditionalistes – pour qui les hommes ne sont pas autorisés à anticiper le dessein de Dieu, hors de portée de nos connaissances. 

 

Pendant toute la période asmonéenne, les troubles locaux provoquent des interventions romaines. Un conflit entre deux prétendants au trône de Judée 

(Aristobule II et Hyrcan II) donne à l’Empire l’opportunité d’une action colonisatrice directe. En 63, Pompée s’empare de Jérusalem. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 43 

 
167 / 63 – Le royaume asmonéen. 

-167 
 
 
 
 
 
 

-164 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-100 

(+3660) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
149-146 : 3ème guerre punique 
Rome est en Afrique du Nord. 
Fin de Carthage. 
146 : la Macédoine devient 
province romaine. 
Fin du monde grec. 
 
Révoltes d’esclaves en Italie. 
133-121 : les Gracques, le 
populisme contre le Sénat. 
Réformes agraires et violences. 
125-120 : la Gaule du Sud 
devient romaine. 
Invasions germaniques en Gaule. 
Nouvelles révoltes d’esclaves. 

Guerre et victoire de Rome contre 
les Séleucides. 
 
 
 
 
164 : mort de Antiochos IV 
Antiochos V puis Démétrius 1er 
Guerres contre Rome, contre les 
Parthes, et contre les Juifs. 
Le roi séleucide Alexandre soutient 
la création du royaume asmonéen 
et s’allie avec l’Égypte. 
Démétrius II (145-125). 
 
144 : les Parthes prennent 
Babylone et fondent Ctésiphon. 
Empire parthe de l’Indus à la 
Mésopotamie. 
133 : révolte messianique à 
Pergame. Culte solaire (Héliopolis). 
129 : fin de la Séleucie. 
112 : Mithridate VI s’attaque à 
l’Anatolie et à la Grèce. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
152 : le Grand prêtre saducéen 
(Onias IV) s’exile en Egypte et 
fonde le Temple de Léontopolis. 
Les Thérapeutes (cf Philon) 
Naissance du monachisme en 
Égypte, qui a conservé de 
nombreux apocryphes esséniens. 

PERIODE HASMONEENNE 
Mattathias Macchabée. Révolte des 
‘hassidim contre les Séleucides, les 
hellénisants, et leurs alliés 
(Samaritains, Iduméens, Philistins). 
166-160 : Judas Macchabée 
164 : réouverture du Temple 
(‘Hanoukka). 
Alliance des Juifs avec les Romains. 
160-143 : Jonathan Macchabée 
159 : mort d’Alkim. 
152 : Jonathan, 1er Grand Prêtre non 
saducéen. 
Le messianisme apocalyptique : les 
livres de Daniel, Énoch et Jubilés. 
Esséniens (Qumran) et Pharisiens. 
143-134 : Simon Macchabée 
Les Séleucides quittent la Judée. 
142 : Royaume de Judée 
134-104 : Jean Hyrcan 
Les Saducéens se rallient aux 
Hasmonéens, contre les Pharisiens. 
111 : Hyrcan détruit le Temple 
samaritain et fait la conquête de 
l’Idumée, qu’il convertit de force. 
104-103 Aristobule, Antigone 

1er 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

63 

91-88 : la « guerre sociale ». 
89 : les Italiens obtiennent le 
droit de Cité. 
 Lucrèce (De natura rerum). 
88-79 : Sylla (dictateur). 
Guerre civile (Sylla / Marius). 
73-71 : révoltes d’esclaves 
(Spartacus écrasé par Pompée). 
70 : Pompée et Crassus contre le 
Sénat.  
66-63 : Pompée fait la conquête 
de l’Orient. 

 
 
89-84 : guerre de Rome contre les 
Parthes. 
 
 
 
 
 
 
Les Parthes arrêtent Pompée. 

Pendant 2 siècles environ, le 
royaume de Nabatée (N-O 
Arabie, Jordanie, Sud Syrie). 
Transition linguistique entre 
l’araméen et l’arabe. 

103-76 : Alexandre Jannée 
Conquêtes, agrandissement du 
royaume (contre les Nabatéens). 
Persécution des Pharisiens. 
76-67 : Alexandra Salomé 
Régente contestée par le Temple, 
alliée aux Pharisiens. 
67-63 : Aristobule II s’appuie sur 
les Saducéens, Hyrcan II (fils de 
Salomé) sur les Pharisiens. Le conflit 
entre les deux favorise Rome. 
63 : Pompée à Jérusalem. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 44 

 
LA DOMINATION ROMAINE. 

 

 Avec la conquête de l’Orient, Rome entre dans une nouvelle période de son histoire : 

 La république patricienne, déjà affaiblie par les guerres civiles qui durent depuis les Gracques (130 avant è-c), devient impériale. Il faudra une trentaine 

d’années – le temps de mettre la main sur l’Égypte de Cléopâtre - pour que ce nouveau statut politique soit établi (entre 60 : le 1er Triumvirat, et 30 : 

Octave devient Auguste). 

 Après avoir été, dans les premiers temps de son histoire, une Cité militaire sans autre projet que la puissance, Rome s’hellénise en s’emparant de la 

Macédoine et de l’Orient. L’empire fusionne alors l’universalisme grec et la maîtrise politique (armée, administration, droit, techniques). C’est la 

réalisation achevée du projet d’Alexandre. Dans la tradition juive, « Édom » désigne le monde romain. 

 

 En Judée, les Romains mettent en place la dynastie hérodienne : d’origine arabe (les Hérode sont des Iduméens convertis de force au 

judaïsme par l’Asmonéen Jean Hyrcan), elle est à la dévotion de Rome. La dynastie hérodienne domine la Judée pendant plus d’un siècle.  

Les désordres en Judée, et l’achèvement de la conquête romaine en Égypte, vont amener la fin de la fiction d’indépendance et une tutelle directe de 

l’empire sur les Juifs (+6 è-c). 

 

 Sous Hérode 1er (37-4), les divisions s’aggravent au sein du peuple juif : 

 Les Saducéens, qui sont fondamentalistes en religion (le retour à la Torah contre la tradition orale) mais adeptes du compromis culturel et social, 

tiennent le Sanhédrin et le Temple, et sont opposés à la résistance contre Rome. 

 Les Pharisiens approfondissent l’étude de la tradition, qu’ils considèrent être la meilleure défense de l’identité juive contre les tentations 

assimilationnistes. Les controverses entre Hillel et Chammaï illustrent l’intensité de la vie intellectuelle juive à cette époque : elles inaugurent la période 

des tannaïm, plusieurs générations de Sages qui rédigent la Michna. 

 Les Zélotes (ceux qui font du zèle, qui refusent toute autre loi que celle des Juifs) organisent la guérilla contre Rome et appellent à la révolte armée 

pour restaurer le royaume politique. Ils sont mal organisés et très minoritaires. 

 Les prédications messianistes se développent (les Baptistes), dans la lignée du prophétisme apocalyptique et du mysticisme essénien. 

Pour tenter de calmer l’agitation qui résulte de ces divisions et de l’occupation romaine, Hérode entreprend une reconstruction monumentale du Temple 

de Jérusalem (20 avant è-c), qui sera, à peine terminé, détruit par les Romains (en 70 è-c). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 45 

 
63 / +135 – La période romaine. Naissance du christianisme. Révoltes juives et dispersion. 
 

63 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
0 

(+3760) 

63-60 : Cicéron (106-43) 
Fin de la République 
60 : 1er Triumvirat. 
Pompée, César, Crassus. 
Guerres civiles. 
59 : César consul. 
58-50 : conquête de la Gaule 
(Vercingétorix) par César. 
 
48 : assassinat de Pompée. 
Guerres civiles. 
 
 
 
47 : le calendrier Julien. 
46 : César dictateur. 
44 : assassinat de César. 
43 : 2ème Triumvirat 
(Octave, Antoine, Lépide). 
Antoine en Egypte. 
Guerres civiles. 
 
 Virgile (70-19), Horace, Ovide 
 Tite-Live (-59/+17) 
 
 
31 : bataille d’Actium (Grèce). 
Antoine est battu par Octave. 
 
 
27 : Octave empereur 
(« Auguste »). 
Début de l’empire romain 
Le Principat (jusqu’à +285). 
12 : début des conquêtes 
romaines en Germanie. 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
Ptolémée XIII, frère et mari de 
Cléopâtre VII. 
51 : Cléopâtre VII se proclame 
“fille d’Amon”. 
48 : Ptolémée XIII fait assassiner 
Pompée pour aider César – qui 
fait assassiner Ptolémée XIII par 
Cléopâtre – qui épouse César 
(Ptolémée XIV). 
47 : premier incendie de la 
bibliothèque d’Alexandrie. 
44 : naissance de Césarion. 
(Ptolémée XV) 
 
41 : Cléopâtre épouse Antoine. 
 
 
 
 
 
 
30 : suicide d’Antoine et de 
Cléopâtre. 
Fin des Ptolémées. 
Egypte romaine. 
27 : grand séïsme qui détruit de 
nombreux monuments, et qui est 
ressenti jusqu’en Judée. 

PERIODE ROMAINE 
63-47 : Hyrcan II. 
Vassal de Rome. 
 
 
57-54 : limitation des pouvoirs du 
Sanhédrin, assassinat d’Aristobule, 
pillage du Temple par les Romains 
(Crassus). 
 
 
 
 

La dynastie d’Hérode 
47-42 : Hérode Antipater 
Hérode est une famille arabe 
d’Idumée convertie au judaïsme sous 
Jean Hyrcan. 
42-40 : Hérode 1er 
40-37 : invasion des Parthes. 
Antigone, dernier roi Asmonéen. 
37 : Hérode 1er (à nouveau). 
 Les Saducéens (élites et prêtres) 
collaborent avec Rome. 
  Répression des Pharisiens. 
 Hillel et Shammaï : 
Début rédaction de la Michna (8) 
 Activité messianique des Esséniens 
 Naissance des Zélotes (résistants). 
28 : les Grands Prêtres viennent 
d’Alexandrie (Phiavi, Boéthus). 
20 : pour calmer l’agitation, Hérode 
fait reconstruire le Temple. 
 
Vers 6 ou 5 : naissance de Jésus ? 
4 : à la mort d’Hérode, le royaume 
est divisé en trois principautés. 

(8) ANNEXE : « Les principaux auteurs de la période talmudique ».



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 46 

 
LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME, LES RÉVOLTES JUIVES ET LA GRANDE DISPERSION. 

Avec l’instauration de l’empire (Octave Auguste), Rome est pacifiée au plan intérieur. Cette Pax Romana durera jusqu’au milieu du 3ème siècle è-c (le début 

des grandes invasions barbares), si l’on excepte les guerres frontalières contre les Germains en Europe et les Parthes au Moyen-Orient. Si l’on excepte 

également la Judée, où l’empire se heurte à une identité nationale et religieuse qui résiste à l’imperium universaliste. C’est Hadrien, héraut de 

l’hellénisme, qui mettra fin à plus de dix siècles de présence d’Israël sur la Terre Promise. 

Quatre courants principaux animent la contestation contre Rome : les Saducéens, les Zélotes, les Chrétiens, et les Pharisiens. 

 

 Saducéens et Zélotes vont disparaître dans la tourmente des deux guerres juives. Ces deux courants participent, chacun à leur façon, d’une 

vision de l’Histoire comme produit de la volonté des hommes et non du dessein de Dieu. Ils sont donc essentiellement engagés dans l’action politique 

immédiate, et ils ne résisteront pas à la puissance romaine. Les Saducéens, en renvoyant le judaïsme au statut de religion civile, s’autorisent toutes les 

compromissions avec la Puissance. La mainmise directe de Rome sur la Judée, puis la destruction des institutions juives (Temple et Sanhédrin) en 70, les 

privent de toute légitimité. Ils disparaissent, certains se ralliant purement et simplement au pouvoir impérial. Les Zélotes, qui incarnent le refus juif de la 

soumission au pouvoir persécuteur, entraînent le peuple dans la révolte armée, mais sans l’unité dans la Torah – condition nécessaire pour donner sens 

au messianisme. Bar Kokhba, chef de la seconde guerre juive, sera élevé au rang de Messie par certains rabbins (Aqiba par exemple), mais la défaite de 

Bétar en 135 leur donnera tort. 

 

Chrétiens et Pharisiens refusent à la fois la soumission à l’empire païen et l’impasse du messianisme politique. Dans l’espace étroit laissé 

ouvert par cette alternative, ils vont, les uns et les autres, dégager des voies radicalement différentes. 

 Les Chrétiens opèrent une synthèse dialectique entre la Révélation mosaïque et le projet universaliste gréco-romain. 

 Héritiers des courants messianistes spiritualistes (prophètes apocalyptiques, Esséniens, Baptistes), Jésus et les Nazaréens annoncent la présence du 

Messie et l’actualité du Royaume de Dieu. C’est la fin de l’élection d’Israël et de la singularité juive : le temps de l’universalisme adamique est (re)venu, le 

Christ opérant - par sa parole et son sacrifice - le Salut de l’humanité (de l’Homme) qui a chuté après la désobéissance d’Adam. 

 Pour que cette thèse soit audible, il faut que le Royaume ne soit pas de ce monde, puisque chacun peut voir que le monde réel n’est pas le Royaume. 

Alors que l’idée juive d’au-delà est l’excès même de l’attente messianique, pour le christianisme elle est un au-delà déjà là hors de ce monde. 

 L’universalisme, qui dissout la singularité juive, est tout entier exprimé dans le mystère de la Trinité : d’une part, l’Incarnation christique (Jésus Fils de 

Dieu) ouvre à chaque homme, en tant qu’Homme, les portes du Royaume ; d’autre part, l’Esprit Saint ouvre le Logos sur la dimension de la transcendance. 

C’est une double rupture : avec la singularité juive, et avec le paganisme grec.                                                                                                      À SUIVRE 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 47 

 
1er (9) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

100 
(3860) 

 
14-37 : Tibère. 
 
 Sénèque (-4/+65) (stoïcien). 
Précepteur de Néron. 
 
 
37-41 : Caligula. 
 
 
 
41-54 : Claude. 
(Messaline et Agrippine). 
Conquête de l’Angleterre. 
54-68 : Néron. 
64 : incendie de Rome. 
Persécution des Chrétiens, que 
les Romains commencent à 
distinguer des Juifs. 
67 ? Martyre de Paul et Pierre. 
Guerre civile romaine. 
69-79 : Vespasien. 
Construction du Colysée. 
 Pline l’Ancien (23-79). 
 Quinte-Curce (historien). 
En Égypte : fermeture du Temple 
juif de Léontopolis. 
79 : éruption du Vésuve. 
79-81 : Titus. 
 Plutarque (46-120). 
 Épictète (50-130) (stoïcien). 
 Tacite (55-120) : première 
occurrence du mot « chrétien » 
81-96 : Domitien. 
Persécution des Chrétiens. 
 Suétone (70-130 ?). 

 
En Mésopotamie parthe : 
 État juif de Neharde’a 
Créé par les frères Anilée et 
Asinée en Babylonie. 
(Pas de traces historiques en 
dehors de Flavius Josèphe). 
 Conversion au judaïsme du 
royaume d’Adiabène. 
Haute Mésopotamie. 
(2007 : découverte à Jérusalem du 
palais de la reine Helena 
d’Adiabène) 
 
 
 
 
 
 
Les convertis du royaume 
d’Adiabène participent à la 
révolte juive. 
 

Naissance du christianisme 
27 : prédication de Jean Baptiste, 
puis de Jésus. 
7/04/30 ou 33: Jésus crucifié. 
Jacques dirige la communauté 
judéo-chrétienne de Jérusalem. 
36 : martyre d’Etienne. 
37 : conversion de Paul (Saül de 
Tarse), sur la route de Damas. 
Pierre fonde la communauté 
d’Antioche. Premières conversions 
49 : Concile de Jérusalem. 
Prééminence de Paul sur le judéo-
christianisme de Jacques. 
45-58 : les voyages de Paul et 
Luc (évangélisation des païens, 
rédaction des Épîtres). 
Début des Évangiles. (10) 
62 : martyre de Jacques. 
Ses disciples judéo-chrétiens 
résistent au paulinisme. 
Apocalypse de Jean, Actes des 
Apôtres 
Intense activité des sectes 
ésotériques, gnostiques et 
hermétiques (Égypte, Syrie). 
Les judéo-chrétiens (Ébionites, 
Nazaréens, Élkasaïtes, etc) sont 
combattus à la fois par les rabbins 
de Yabné et par Ignace 
d’Antioche. 
 
 
 
 
Vers 100 : fin des Évangiles. 

6 : la Judée, province romaine. 
26-36 Ponce Pilate, préfet romain. 
Guérilla des Zélotes et Sicaires. 
Les Saducéens collaborent. 
Le Sanhédrin perd ses pouvoirs. 
Gamaliel 1er (petit-fils de Hillel). 
1ère génération des tannaïm. 
 Philon d’Alexandrie (-12/+54) 
38 : pogromes anti-juifs à Alexandrie 
suscités par Rome. 
39-44 : Hérode Agrippa 1er 
(père de Bérénice) (11) 
50 : Hérode Agrippa II, dernier roi 
de Judée puis administrateur romain 
à partir de 53 
 
 Flavius Josèphe (+37/+100). 

Les révoltes juives 
66 : Préfet Florus. Révolte des 
Zélotes. Répression romaine. 
Siméon ben Gamaliel 1er. 
70 : Titus prend Jérusalem et détruit 
le Temple. Fin des Saducéens. 
73 : chute de Massada. Fin des 
Zélotes et des Sicaires. 
Massacre massif des Juifs. 
Les Sages, issus des Pharisiens, 
fondent l’académie de Yabné à Gaza. 
Yohanan Ben Zakhaï 
 
2ème génération de tannaïm. 
Gamaliel II. À Jamnia, instauration 
du canon biblique juif, et de la prière 
en remplacement des sacrifices. 
Combat contre les Chrétiens à propos 
du messianisme (la birkat ha minim) 

(9) L’an 0 a été fixé au 6ème siècle après JC par Denys le Petit, un moine arménien qui s’est trompé de quelques années dans ses calculs. 
(10) ANNEXE : « Apôtres et évangélistes ». 
(11) La famille Hérode, d’origine Iduméenne (arabes convertis), fait partie de l’élite juive hellénisée qui collabore avec Rome. Bérénice, sœur d’Agrippa II, 
a des liens familiaux avec Philon et Flavius Josèphe ; elle est aussi la maîtresse de Titus. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 48 

 
SUITE 

Cette rupture temporelle libère les Chrétiens, à la fois de la compromission saducéenne, de la tradition textuelle et législative des Pharisiens, et du 

messianisme politique. Les frontières entre ces courants sont encore incertaines, et les premières communautés des disciples de Jésus sont judéo-

chrétiennes. C’est Paul de Tarse qui donne à la vision christique toute sa dimension universaliste. A travers ses voyages et ses Épîtres, destinés à la 

conversion des païens, il exprime la synthèse entre la Révélation et l’hellénisme – tandis que Pierre travaille à fonder le concept institutionnel (Église = 

ecclésia, en grec ; la communauté organisée des croyants) destiné à survivre aux aléas de l’Histoire contingente (« Tu es Pierre, et sur cette pierre je 

bâtirai mon église »). En instaurant le Royaume dans un au-delà déjà là, les Chrétiens annoncent la finitude de Rome – ce pourquoi ils seront persécutés – 

et créent les conditions d’un partage futur de la souveraineté entre l’Église et les États (« Rendre à Dieu ce qui est à Dieu, à César ce qui est à César »). 

Au 2ème siècle les Chrétiens disposent d’une doctrine (les Évangiles) et d’une institution séparée : la rupture avec la Synagogue est consommée. 

 

 A l’inverse, les Pharisiens s’attachent à transmettre la singularité de l’élection d’Israël. Ils combattent sur tous les fronts : contre les 

Saducéens, qui rejettent la Loi orale et contribuent ainsi à la destruction par l’intérieur de l’identité juive ; contre les Zélotes, et leur conception 

insurrectionnelle du messianisme ; et contre les Chrétiens, qui rompent radicalement avec les fondamentaux du judaïsme (la Loi dans sa lettre, l’élection 

du peuple, l’histoire comme projet divin). Ils participent à la guerre nationale de 66-73 (comme ils avaient participé à la révolte des Macchabées), mais la 

défaite et la destruction du Temple conduisent la plupart d’entre eux à recentrer l’identité juive sur l’étude et l’enseignement. Ils obtiennent des Romains 

le droit de s’installer à Yabné (au Nord de Gaza), où ils créent des académies consacrées à la rédaction de la tradition orale et à la transmission de la Loi. 

Ces académies donneront naissance aux générations de Sages (tannaïm en Palestine, puis avoraïm en Babylonie) qui vont rédiger le Talmud et fonder le 

judaïsme rabbinique. 

Écrire la Loi orale peut sembler, en soi, une trahison de la tradition. Mais le Talmud ne se donne pas pour être une parole révélée (en ce sens, il n’est pas 

l’équivalent juif des Évangiles, qui sont inspirées par l’Esprit Saint). Il est, dans ses différentes composantes, le produit d’un travail humain qui vise à 

sauvegarder, à enseigner et à transmettre, la singularité de l’identité juive – laquelle, dans les conditions de la dispersion, eût disparu inévitablement. Il 

est donc un texte éminent mais ouvert, qui sera enrichi, dans les siècles suivants, par les apports des Sages que leurs pairs reconnaîtront comme 

prééminents (par exemple Rachi, Moïse de Léon l’auteur du Zohar, Maimonide, le Gaon de Vilna, et quelques autres). 

Ce faisant, les Pharisiens assurent la survie du peuple juif, comme identité collective fondée sur la Révélation du Sinaï (Torah écrite) et sur la transmission 

de la Loi orale. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 49 

 
2ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

138 

98-117 : Trajan 
101-106 : guerres Daciques 
(Roumanie). 
 Pline le Jeune (61-113). 
114-117 : guerre contre les 
Parthes. 
Rome atteint le Golfe persique. 
117-138 : Hadrien 
Pause dans la politique de 
conquêtes. Administration de 
l’empire, maintien de l’ordre, 
protection des frontières (le Mur 
en Angleterre et sur le 
Rhin/Danube). 
Hellénisation militante de 
l’empire. 
128-130 : grand voyage 
d’Hadrien en Orient. 
132-135 : écrasement de la 
révolte juive de Bar Khokhba. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
L’apogée politique romaine 
(l’empire) va d’Octave à 
Caracalla, soit deux siècles et 
demi (-30 à +217), et l’apogée 
territoriale va d’Hadrien à 
Alexandre Sévère (117 à 235). 
La décadence commence sous le 
règne d’Héliogabale (218-222). 

 
 
 
 
115-128 : Chosroès, roi des 
Parthes. 
 
 
 
 
 
 
123 : Hadrien fait la paix avec les 
Parthes. 
 

 Séparation entre les disciples de 
Jésus et les Sages : les pagano-
chrétiens pauliniens l’emportent sur 
les judéo-chrétiens. 
115-117 : révoltes juives pour 
soutenir les Parthes. Violente 
répression. 300.000 Juifs 
d’Alexandrie sont massacrés. 
 
3ème génération de tannaïm. 
Targoum (traduction) de la Bible : 
Araméen (Onqelos, Jonathan) et Grec 
(Aqila). 
 
Hadrien construit un Temple à 
Jérusalem. En 128, il l’interdit aux 
Juifs et le consacre à Jupiter. 
Interdiction de la circoncision. 
132-135 : seconde révolte juive.  
Rav Aqiva, soutient Bar Khokba, 
qu’il qualifie de Messie. 
Début construction 3ème Temple ??? 
Il faut 1/3 de l’armée romaine pour 
vaincre les Juifs (à Betar). 
600.000 morts (=10% des Juifs). 
Jérusalem devient Aelia Capitolina, 
elle est interdite aux Juifs. 
La Judée devient la Palestine. 
Les Sages à Ousha (en Galilée). 
4ème génération de tannaïm 
Siméon ben Gamaliel II 
Simon Bar Yochaï, la tradition 
ésotérique : Sefer Yétsira, Zohar 
Fixation du canon des Ketouvim. 
Début de la grande dispersion 
(la galout). 
Au 1er siècle, il y avait 7 millions de 
Juifs (3 millions en Judée, 4 millions 
en diaspora), soit 10% de la 
population de l’empire (70 millions) 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 50 

 
LES DÉBUTS DE LA DISPERSION. 

 Entre 70 et 135, environ un million de Juifs sont massacrés (presque un quart de la population). Jérusalem est rebaptisée Aelia Capitolina, avec un 

temple consacré à Jupiter, et la ville est interdite aux Juifs, où ils ne pourront revenir qu’au milieu du 5ème siècle. La Judée s’appelle désormais Palestine, 

du nom des envahisseurs du 12ème siècle avant è-c (les Philistins), de façon à effacer toute mémoire de présence juive sur cette terre. La grande dispersion 

(galout, mot hébreu désignant l’exil et/ou la captivité) s’inscrit dans la lignée des catastrophes de 597 (destruction du 1er Temple et déportation à 

Babylone) et de 167 (profanation du Temple et interdiction du judaïsme par les Séleucides). 

 La diaspora se déploie dans deux directions : 

 Dans l’empire romain, autour de la Méditerranée et jusqu’en Germanie. 

 En Mésopotamie babylonienne, d’abord sous la domination des Parthes puis des Sassanides. 

 Pendant huit siècles (200-1000), la diaspora va s’organiser successivement autour de trois pôles identitaires : la Perse des Sassanides, 

qui résiste à Rome et à Byzance mais cède devant les Arabes ; les Califats islamiques orientaux (Damas et Bagdad) et d’Espagne (Cordoue) ; la Germanie 

(appelée Ashkénaze par les Juifs), où la Chrétienté européenne se construit autour du foyer rhénan. 

LA PROTECTION SASSANIDE ET LE TALMUD. 

 La Mésopotamie arrête l’expansion orientale de Rome, puis de Byzance, de –170 à +642. 

En 226, les Parthes d’origine scythe cèdent la place aux Perses sassanides. Zoroastriens, ces derniers héritent des traditions de tolérance des Achéménides 

(6ème siècle avant è-c). Ils vont, pendant quatre siècles, accueillir non seulement les Juifs, mais aussi les Chrétiens hérétiques, les philosophes et les savants 

hellénistes, et les Bouddhistes en conflit avec les Hindouistes. Cette tolérance sera compromise, entre 470 et 530, par les réactions du pouvoir aux révoltes 

internes (Manichéens) et aux menaces extérieures (les Huns). 

 C’est dans ce contexte globalement protecteur que les Sages de la Torah, exilés de Judée, s’installent en Babylonie. 

 La communauté babylonienne, sous la direction d’un Exilarque (resh galouta = chef de la diaspora), exerce son influence spirituelle et sociale sur 

l’ensemble de la diaspora (débats législatifs sous forme de questions/réponses, voyages de missionnaires). 

 Les rabbins animent des académies (yeshivot) qui rédigent le Talmud. Celui-ci comporte deux dimensions : le recueil de la Loi orale, et les commentaires 

qu’en font les Sages. Bien qu’ouverte aux influences extérieures, la Perse des Sassanides échappe à l’hégémonie hellénistique et chrétienne qui s’impose 

dans l’empire romain, permettant ainsi aux Juifs de développer une réflexion et une pensée autonomes. 

 Le moment de Babylone est essentiel dans la formation de l’identité juive diasporique. C’est là que naissent la pensée et les textes de 

référence (le Talmud, et la mise en forme canonique du Tanakh), et la nouvelle organisation sociale communautaire (autour des rabbins). 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 51 

  L’âge de la protection (200 / 1000). 
 
135 / 600 – Les Juifs de Babylone et le Talmud. 
 

 OCCIDENT ORIENT 
138 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

200 
(3960) 

138-161: Antonin le Pieux 
Naissance de l’Église chrétienne 
Les Pères de l’Église (Irénée, 
Clément, Origène, Tertullien, 
Justin le Martyr). 
144 : excommunication de 
Marcion (qui prône une rupture 
complète avec la Bible juive). 
156 : le Montanisme. 
161-180 : Marc Aurèle 
(empereur philosophe, stoïcien) 
180-192 : Commode 
194-211 : Septime Sévère 

 5ème génération de tannaïm. 
Séphoris et Tibériade (Galilée). 
Période de tolérance à l’égard des 
Juifs pour les isoler des Parthes 
(légalisation de la circoncision, 
autorisation donnée aux Juifs de 
revenir à Jérusalem). 
Yehouda ha-Nassi (Gamaliel) 
 

 

 
Naissance de l’Église chrétienne 
 
 
Guerres de Rome contre les 
Parthes : 162-166 
 
 
 
        
 
 

Et : 195-199 
3ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

300 
(4060) 

Apogée territoriale de Rome. 
211-217 : Caracalla 
212 : Édit donnant le Droit de 
Cité aux sujets de l’empire. 
218-222 : Héliogabale 
Début de la décadence romaine. 
 Cultes orientaux (Soleil, 
Mithra), hermétisme, gnoses. 
 Déclin et fin du stoïcisme. 
 Plotin (le néo-platonisme). 
222-235 : Alex. Sévère 
235-270 : invasions par les 
Germains et les Goths, anarchie.  
Indépendance de la Gaule et de 
Palmyre (Syrie). 
Début de l’expansion chrétienne. 
270-275 : Aurélien 
275-284 instabilité politique. 
284-305 : Dioclétien 
Décentralisation administrative 
et militaire. Instauration des 
Tétrarques (vice empereurs). 

La diaspora s’étend dans toute 
l’Europe. 
 
217 : les Juifs de l’empire romain 
bénéficient du droit de Cité. 
 
 
 
Les communautés juives dans 
l’Europe romaine et barbare, du 
3ème au 10ème siècles, sont mal 
connues. Elles sont de petites 
tailles, urbaines et commerçantes, 
isolées mais généralement tolérées. 
Avec la division de l’empire romain, 
les invasions barbares, et la 
naissance des États européens, les 
pouvoirs politiques et religieux ont 
d’autres préoccupations que la 
conversion des Juifs. 
La « question juive » apparaît au 
11ème siècle avec l’Église impériale. 

 
 
 
 
 
220 : fin de la de la Michna 
Babylone devient le centre du 
judaïsme diasporique.  
Les Exilarques (issus de David) 
gèrent les affaires civiles. Les 
rabbins dirigent les yeshivot 
(études religieuses). 
Rav Abba Arikhah, grand Sage 
de la yeshiva de Soura. 
Samuel à la yeshiva de Neharde’a 
Les amoraïm. 
Début de la rédaction de la 
Guemara (simultanément en 
Babylonie et en Palestine). 
Protégés par les Sassanides, les 
Juifs les soutiennent dans les 
guerres contre Rome. 

Conversion du royaume juif 
d’Adiabène au christianisme, puis 
extension au Caucase (Arménie, 
Géorgie). 
218 : Héliogabale signe la paix avec 
les Parthes. 
Chine, 220 : fin de la dynastie Han 
226 : les Sassanides remplacent 
les Parthes. 
Guerre contre Rome, expansion de 
la Syrie à l’Indus. 
Le zoroastrisme religion d’État. Les 
Mages. 
240-275 : Mani, le Manichéisme. 
Dualisme radical (Bien/Mal) et 
universaliste avec des emprunts 
mazdéens, judéo-chrétiens, et 
hindouistes. Le manichéisme 
connaît un rapide succès autour de 
la Méditerranée et en Asie centrale 
et indienne. Il est combattu par les 
autres religions. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 52 

 
4ÈME SIÈCLE : LA CHRISTIANISATION DE L’EMPIRE. 

Après les menaces du 3ème siècle (35 années d’invasions barbares et de séparatismes gaulois et syrien), Aurélien et Dioclétien redressent la situation en 

réunifiant l’empire, et en réformant profondément sa structure et son fonctionnement. La décentralisation administrative et militaire, et le partage du 

pouvoir entre Tétrarques (les vice empereurs), stabilisent la situation – mais comportent aussi les germes d’un futur éclatement. 

 La révolution constantinienne (312-336). Face aux pressions internes centrifuges et aux agressions extérieures, la conversion de Constantin et la 

christianisation de l’empire apportent un principe unificateur fort, que Rome ne pouvait plus trouver dans le seul paganisme. En même temps, Constantin 

déplace le centre de l’empire vers l’Orient (Anatolie) ; ce faisant il le met à l’abri des Barbares venus d’Europe centrale (Germains) et orientale (Goths), 

mais il crée les conditions de la partition interne. Il faut moins d’un demi siècle après sa mort pour que le destin se joue : avec Théodose 1er (379-395), le 

christianisme devient la religion officielle de l’empire, et les Barbares réussissent à séparer Rome et Byzance. Ces événements auront des conséquences 

définitives à la fois pour l’empire romain et pour le destin du christianisme. 

 

 Les invasions hunniques et la christianisation des Barbares européens installent ces derniers au cœur de l’empire. 

 Les Barbares (les Goths en particulier, en Europe sud orientale) sont massivement christianisés par des missionnaires disciples d’Arius. L’arianisme est 

une hérésie condamnée par le Concile de Nicée en 325, qui conteste le caractère unitaire de la Trinité. Pour les Ariens, Dieu seul est absolument 

transcendant ; Jésus n’est pas divin mais il est un homme choisi par Dieu pour prêcher la Nouvelle Alliance. Le rejet de l’Incarnation et de l’Esprit Saint 

constitue en lui-même une contestation du caractère divin de l’Église terrestre. L’arianisme sera à nouveau condamné sous Théodose 1er mais perdurera 

jusqu’à la fin du 6ème siècle (conversion des Wisigoths au catholicisme). 

 En 375, les Huns entrent en Europe de l’Est. Bousculés, les Goths demandent protection à Byzance. Devenus chrétiens (ariens), ils peuvent assez 

facilement être intégrés, sous Théodose 1er : des terres leurs sont données pour les sédentariser, ils deviennent mercenaires de l’armée impériale, et leurs 

chefs entrent à la Cour de Byzance. 

 

 Marginalisé et fragile dans l’empire romain, le judaïsme continue son développement dans l’empire sassanide. 

 La conversion de Constantin a mis fin aux persécutions antichrétiennes. Les Juifs, qui refusent la Nouvelle Alliance du Christ, sont désormais perçus 

comme les ennemis à la fois de l’Église et de l’empire. 

 A la fin du 4ème siècle, le contexte répressif contraint les communautés palestiniennes à abandonner la rédaction du Talmud dit « de Jérusalem ». A 

Babylone, les amoraïm des académies poursuivent leur travail de rédaction de la Guemara. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 53 

 
4ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

400 
(4160) 

303-304 : dernières grandes 
persécutions des chrétiens. 
305-324 : guerres civiles qui 
opposent les Tétrarques. 
312 : Constantin adopte le 
christianisme. Édit de Milan. 
320 : Arius et l’arianisme. 
(négation du caractère divin de 
Jésus et de l’Esprit). 
324-337 : Constantin. 
Eusèbe de Césarée, césaropapisme 
325 : Concile de Nicée. 
Condamnation de l’arianisme. 
327 : construction de la 
basilique Saint Pierre à Rome. 
330 : Constantin déplace la 
capitale de l’empire à Byzance 
(Constantinople). 
337-361 : Constance II 
Autoritaire et arianiste. 
341 : Début de la conversion 
des Goths à l’arianisme (Wulfila) 
361-363 : Julien l’Apostat 
Mise à l’écart des chrétiens, néo-
platonisme, tolérance. 
364-378 : Valens (arianiste) 
370-378 : les Huns en Europe. 
Les Goths entrent dans l’empire 
pour se réfugier. 
379-395 : Théodose 1er 
Les Goths intégrés dans l’empire 
381 Concile de Constantinople, 
condamnation de l’arianisme. 
391 : le christianisme est 
religion officielle. 
395 : division de l’empire. 
Occident (Rome) et Orient 
(Constantinople). 
(Saint) Jérôme traduit la Bible en 
latin (la Vulgate), à partir du 
texte hébreu et de la Septante. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Brève période de tolérance pour les 
Juifs. Julien projette de faire 
reconstruire le Temple de 
Jérusalem. 

Jusqu’au milieu du 7ème siècle 
(naissance de l’islam), des 
communautés juives fuyant les 
persécutions romaines et 
sassanides s’installent dans la 
péninsule arabique, et y 
développent le commerce. 
Les Juifs fondent la ville de 
Médine (Yathrib). 
 
 
 
326-328 : Hélène, mère de 
Constantin, fait construire des 
Églises à Jérusalem. 
La Palestine est déclarée « Terre 
Sainte » pour la chrétienté. 
 
351-352 : révolte juive contre 
Constance II. 
 
358 : à Babylone, Hillel II met au 
point le calendrier juif (mois 
lunaire, année solaire). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

301 : l’Arménie devient le premier 
État chrétien. 
 
Entre la fin du 2ème siècle (premiers 
Pères de l’Église) et le début du 6ème 
(Justinien), les hérésies gnostiques 
sont progressivement éliminés par 
l’orthodoxie chrétienne et par le 
néo-platonisme. Les gnostiques 
rejoignent souvent le manichéisme 
oriental (Mésopotamie sassanide). 
 
Fort développement du 
monachisme chez les Chrétiens 
d’Orient. 
329 : monastère de Saint-Pacôme 
(Nag Hammadi) 
 
 
 
 
Le foyer linguistique proto-arabique 
donne naissance à l’arabe et au 
guèze (éthiopien). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
391 : les Chrétiens incendient la 
bibliothèque d’Alexandrie. 
395 : division de l’empire. 
Occident (Rome) et Orient 
(Constantinople). 
A Byzance : renaissance du grec et 
de l’hellénisme, débats religieux, 
urbanisation et prospérité. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 54 

 
5ÈME SIÈCLE : FIN DE L’EMPIRE ROMAIN D’OCCIDENT. 

 

 Les invasions barbares mettent fin à l’imperium romain. 

Après la première vague hunnique qui a poussé les Goths et les Germains sous la protection romaine, et qui a provoqué la séparation entre Rome et 

Byzance (cette dernière ne pouvant plus assurer la défense de l’Occident), une seconde vague, dirigée en Europe par Attila, achève le démantèlement de 

l’empire latin. 

 En 408-410 les Huns menacent l’Italie, et les Goths pillent la ville de Rome. 

 En 451, la victoire romaine contre Attila à la frontière de Germanie arrête les Asiatiques, mais elle est suivie par un repli général des légions qui 

quittent la Bretagne (actuelle Angleterre) et abandonnent les positions encore tenues en Gaule et en Europe centrale. 

 En 455 les Goths s’installent à Rome, et en 476 leur chef Odoacre dépose Romulus Augustus le dernier empereur latin. Les Germains ont le champ 

libre en Gaule (naissance de la dynastie mérovingienne) et en Europe centrale. 

 

 L’Église en héritière de l’empire. 

Dans les faits, l’empire latin est une fiction politique depuis sa séparation d’avec Byzance (395). Il est dirigé par des généraux (Aetius par exemple) qui 

tentent de sauver ce qui peut encore l’être. La seule institution centralisée qui se maintienne est l’Église romaine. Elle organise la résistance contre les 

Huns et mène les négociations avec les Barbares chrétiens (Goths et Germains). Elle recueille ainsi l’héritage de l’empire. La proclamation de Léon 1er 

comme Pontifex Maximus (chef de la Chrétienté universelle) inaugure la papauté impériale. 

Pour les deux Églises chrétiennes – latine et byzantine – devenues pleinement impériales, le 5ème siècle est celui de la construction doctrinale : 

 En Occident : Jérôme rédige la Bible en latin (la Vulgate), en s’appuyant sur les sources grecques de Palestine et d’Alexandrie ; Augustin, un 

Berbère converti, théorise la vocation universelle de l’Église (universel, en grec = katholikos). 

 En Orient, les Conciles d’Éphèse (431) et de Chalcédoine (451) consolident le combat idéologique contre les hérésies (nestorisme et 

monophysisme) et fixent l’orthodoxie. 

 

 En Babylonie sassanide, les Juifs poursuivent la rédaction du Talmud. Il sera considéré comme achevé, pour l’essentiel, à la fin du siècle, 

avec la version du Rav Avina. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 55 

 
5ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

500 
(4260) 

354-430 : (Saint) Augustin. 
Berbère converti (Hippone), 
évêque, il combat les hérésies et 
théorise le christianisme 
impérial (La Cité de Dieu). 
406 : invasions gothiques. 
407 : les Romains quittent 
l’Angleterre. 
408-410 : les Goths à Rome 
(Alaric) et invasions hunniques. 
414 : les Wisigoths en Espagne 
408-450 : Théodose II 
430 : les Vandales au Maghreb. 
431 : Concile d’Éphèse. 
Condamnation du Nestorisme 
(négation de Marie et de la 
divinité de Jésus). 
440-453 : Attila roi des Huns. 
451 : victoire romaine contre 
les Huns(Champs Catalauniques) 
439-461 : à Rome, Léon 1er 
prend le titre de « Pontifex 
Maximus ». 1er Pape officiel. 
451 : Concile de Chalcédoine. 
Condamnation des 
monophysites (qui nient 
l’Incarnation : Jésus n’est pas 
homme, mais Dieu). 
L’Église copte, et début des 
conflits entre Rome et Byzance. 
 Proclus (néo-platonicien) 
puis Damascius. 
455 : Rome est prise par les 
Goths. Période d’anarchie. 
476 : le Goth Odoacre remplace 
l’empereur Romulus Augustus. 
Fin de l’empire romain 
d’Occident. 
481-511 : Clovis roi des Francs. 
Baptême en 496. 
Dynastie mérovingienne. 

 
 
 

367-427 : Rav Achi (Soura). 
Rédaction du Talmud proprement 
dit : compilation de la Michna et 
de la Guemara (pendant 1 siècle). 
 
 
 
 
 
 
 
Le Code de Théodose II entraîne 
des persécutions anti-juives. 
Expulsion des Juifs d’Alexandrie 
425 : mort de Gamaliel VI, 
dernier de la dynastie. 
Dissolution du Sanhédrin de 
Palestine (Tibériade). 
Fin du Talmud de Palestine. 
Développement de la littérature 
midrashique (Béréchit Rabba). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vers 470 : persécutions anti-
juives en Perse. 
Exilarque assassiné, yeshivot 
fermées. Fin des amoraïm. 
 
470-500 : Rav Avina. 
Fin du Talmud de Babylone. 

A partir du 5ème siècle, le 
bouddhisme se répand en Asie 
centrale, au Tibet, en Chine, en 
Mongolie, en Corée et au Japon. 
Des bouddhistes sont à la Cour de 
Perse. 
 
 
Attaques des Huns (venus d’Asie 
centrale) contre les Sassanides. 
 
410 : Concile de Séleucie. Schisme 
et naissance de l’Église chaldéenne. 
Cyrille d’Alexandrie combat les 
Nestoriens, s’allie à Rome contre 
Constantinople. 
Depuis le 2ème siècle : sectes 
messianiques judéo-nazaréennes en 
Syrie. La normalisation idéologique 
à Byzance (christianisme 
orthodoxe) pousse les Quraychites à 
émigrer vers l’Arabie de l’Ouest 
(Médine, La Mecque). 
Mahomet est d’origine quraychite. 
 
 
 
 
 
460-470 : les Sassanides 
accueillent les Nestoriens. 
Les pressions externes (Huns) et 
internes (Manichéens, Chrétiens) 
poussent les Zoroastres mazdéens à 
la répression. 
 
L’empire romain d’Orient 
devient l’empire byzantin. 
485-530 : en Perse, révolte 
manichéenne dirigée par Mazdak et 
écrasée par le roi Khosro. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 56 

 
6ÈME SIÈCLE : LA RESTAURATION JUSTINIENNE. 

Du 6ème au 7ème siècles, l’Antiquité s’achève définitivement et le monde moderne commence à émerger. 

 

 En Occident, l’empire latin a disparu. Les Ostrogoths sont installés en Italie, les Wisigoths en Gaule du Sud et en Espagne. Les Germains sont en 

Europe du Nord jusqu’à la Loire (les Francs) et en Europe centrale jusqu’au Danube (les Lombards). Sous la houlette unificatrice de l’Église, la diversité 

barbare et l’héritage romain fusionnent progressivement (langues, administration et droit, arts et cultures, pratiques économiques et modes de vie). A la 

fin du 6ème siècle, l’arianisme est largement battu et les populations sont converties au catholicisme (21). 

 En Orient, l’empereur Justinien tente de restaurer la gloire passée de Rome. Pendant une quarantaine d’années (530-570), l’espace 

territorial de l’empire est partiellement reconquis autour de la Méditerranée, depuis l’Égypte jusqu’en Afrique du Nord, le Levant, l’Anatolie, l’Italie, la 

Gaule du Sud et l’Espagne. Cette reconquête s’accompagne d’une politique répressive visant à éliminer toute croyance qui n’est pas chrétienne 

orthodoxe : l’arianisme des Goths, l’hellénisme en Grèce (expulsion de l’Académie d’Athènes), les cultes archaïques en Orient et en Égypte (en particulier 

celui d’Isis et Osiris), et le judaïsme. 

 L’invasion lombarde en Italie met fin à la restauration justinienne. Cette population germaine d’Europe centrale est en effet poussée à la 

migration par de nouveaux envahisseurs asiatiques turcophones, et elle s’installe en Italie en 570-575. La position de l’Église romaine est, face à cet 

événement, significative du projet ecclésial, qui place en priorité la conversion universelle plutôt que la consolidation identitaire : Rome choisit en effet, 

au lieu de l’alliance avec les Chrétiens byzantins, le compromis avec les Barbares – compromis idéologique (les Lombards se convertissent, mais plutôt à 

l’arianisme) et compromis territorial (les Lombards laissent à l’Église la souveraineté sur le Latium et Venise). 

 

 L’Orient mésopotamien reste extérieur aux événements européens. Victorieux des révoltes manichéennes et débarrassé de la menace 

hunnique, l’empereur sassanide Khosro 1er peut se permettre de renouer avec la politique traditionnelle de tolérance des Perses. Il accueille les 

philosophes et les savants de l’Académie d’Athènes chassés par Justinien, et il laisse les Juifs finaliser la rédaction du Talmud (les savoraïm). 

Il faut rappeler ici que, pendant quatre siècles (200-600) et grâce à la protection perse, les Juifs de Babylonie, décentrés par rapport à 

l’hégémonie chrétienne impériale et universaliste, ont pu construire leur identité diasporique autour du Talmud et de l’autorité 

rabbinique. 

                                            
21 - Les principaux traits caractéristiques de la Gnose et de l’Arianisme – rejet de la Trinité et de l’autorité ecclésiale - réapparaîtront à plusieurs reprises 
au cours de l’Histoire, sous la figure de mouvements d’opposition à l’Eglise catholique : par exemple les Cathares au 13ème siècle, les Réformés Unitariens 
au 16ème siècle (Anabaptistes, Eglises dissidentes judéo-chrétiennes de Transylvanie et de Pologne). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 57 

 
6ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

600 
(4360) 

  Les Ostrogoths en Italie. 
 Les Wisigoths au sud de la 
France et en Espagne. 
 Les Mérovingiens, alliés de 
l’Église contre l’arianisme. 
Naissance de la royauté 
héréditaire (loi salique). 
 
 
529 : Benoît de Nursie, Mont 
Cassin (Italie). Les Bénédictins, 
premier ordre monacal 
occidental. 
 
 
 
 
Domination de Justinien sur 
l’Italie, l’Espagne du Sud, le 
Maghreb, les îles de 
Méditerranée. 
 
Jusqu’en 750 (Pépin le Bref) plus 
de deux siècles de « ténèbres » 
en Europe. 
 
 
 
 
568 : poussés par les invasions 
turques et profitant du vide créé 
par le retrait de Byzance (fin de 
Justinien), les Lombards (du 
Danube) envahissent l’Italie. 
Ils se convertissent (arianisme). 
584 : royaume lombard. 
 
590 : conversion des Wisigoths 
d’Espagne de l’arianisme au 
catholicisme. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Caspienne : dans le sillage des 
invasions turques, naissance du 
peuple des Khazars. 
 

Révolte juive de Babylonie dirigée 
par l’exilarque Mar Zoutra. 
 
518-525 : royaume juif du 
Yémen (par conversion des 
Arabes locaux), soutenu par les 
Sassanides. 
Joseph Dhu Nuwas, les Himyarites 
 
Persécutions anti-juives dans 
l’empire justinien. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
556 et 578 : révolte des Juifs et 
des Samaritains contre Byzance 
 
 
 
 
 
 
 
Les Chrétiens d’Abyssinie 
soutenus par Byzance détruisent 
le royaume juif et s’installent au 
Yémen. 
 
Pendant un siècle et demi (de 500 
jusqu’à l’invasion arabe en 642) 
les savoraïm finalisent la 
rédaction du Talmud. 
Début des Massorètes (version 
littérale canonique de la Torah). 

Denys le Petit définit l’an 0 de l’ère 
chrétienne (Anno Domini). 
 
 Damascius  (néo-platonicien) : 
Damas, Athènes, Ctésiphon. 
 
527-565 : Justinien (Byzance). 
Volonté de restauration de la 
puissance impériale. 
529 : fermeture des Écoles 
d’Athènes. Persécutions contre les 
rites païens, les ariens, les 
gnostiques, et les Juifs. 
534 : le Code Justinien. 
Compilation et commentaire du 
droit romain. 
537 : église Sainte Sophie. 
Reconstitution partielle de l’ancien 
empire romain : Italie, Espagne, 
Afrique du Nord, Levant, Égypte. 
Guerres contre les Sassanides. 
 
531-579 : Khosro 1er (Perse). 
Apogée de l’empire sassanide. 
539 : Khosro accueille l’Académie 
d’Athènes chassée par Justinien. 
Vers 550 : victoire des Sassanides 
sur les Huns. 
Arrivée des Turcs d’Asie centrale. 
 
570 : Naissance de Mahomet à La 
Mecque. 
Les Yéménites remontent la 
péninsule arabique. Ils sont 
repoussés par les Mecquois, qui 
confortent ainsi leur puissance en 
Arabie. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 58 

 
7ÈME SIÈCLE : LA NAISSANCE DE L’ISLAM. 

 Le 7ème siècle est véritablement celui qui fait charnière entre le monde antique et le monde moderne. 

 Les deux derniers empires issus de l’Antiquité (Rome et les Sassanides) ont disparu, après que le monde gréco-romain et le monde perse se soient 

combattus, sous des visages différents, pendant plus de onze siècles (-510 / +640). Ce qui s’est joué dans le conflit entre ces deux pôles anciens du monde 

oriental et méditerranéen, c’est la victoire de l’imperium universaliste, sous le nom de « civilisation » (voir Midrash Raba Béréchit, 63-7) 

 Deux nouveaux foyers sont en train de naître : l’empire chrétien en Occident et l’empire islamique en Orient. Le destin de cette bipolarisation n’a pas 

fini, au début du 21ème siècle, de nous concerner. C’est que, à la différence du conflit entre le monde gréco-romain et les Barbares, il s’agit désormais de 

deux universalismes qui s’affrontent – tous deux issus de la même origine hébraïque. 

 

 Les Juifs n’ont pas leur place dans ce nouvel équilibre conflictuel. 

Ils avaient trouvé, avec les Perses, des protecteurs tolérants qui n’entretenaient à leur égard aucune visée particulière, ni destructrice, ni assimilatrice. 

Dans les nouveaux empires, les Juifs sont les témoins et les relais d’une origine dont les disciples du Christ et de Mahomet disent avoir achevé le cycle. Les 

Juifs sont donc ceux qui, par l’actualité de leur existence, rappellent une dette et non un héritage. Un héritage suppose en effet le décès de celui dont on 

hérite – la dette suppose d’avoir à rendre au créditeur ce qui lui est dû. Chrétiens et Musulmans, sous des formes historiques différentes, feront leur 

possible – sans succès - pour empêcher que l’origine ne fasse retour sous le nom de Juif. 

 L’islam considère la tradition juive comme une falsification historique à effacer, à la différence du christianisme qui prétend dépasser le 

judaïsme en recueillant son héritage pour le donner à l’ensemble de l’humanité – en réunissant l’Ancien et le Nouveau Testament. 

 La révélation faite à Mahomet, pour être l’ultime, doit être celle d’une Parole incréée qui ne laisse place ni à l’interprétation du Sens (comme chez les 

Juifs), ni à la communion intime avec l’Esprit Saint (comme chez les Chrétiens). Le Coran est un mot arabe signifiant récitation, répétition : le Musulman 

sera soumis à la lettre du texte récité par Mahomet (islam, muslim : mots arabes signifiant soumission). 

 Sauf dans certaines communautés Chiites minoritaires, la notion de Messie est étrangère à l’islam. Le cycle des prophètes s’achève avec Mahomet. La 

parole de Dieu étant donnée dans la plénitude et la transparence, le temps (l’Histoire) n’est pas tendu vers l’attente d’un retour mais vers la soumission 

universelle à la lettre du Coran. 

 Cette pensée comporte une dimension politique cohérente avec ses fondements religieux : l’altérité est scandaleuse, elle est infidélité à une parole 

littérale. L’islam naît dans la conquête (le Djihad, dès la mort de Mahomet) qui vise à soumettre l’altérité – à la différence du judaïsme et du 

christianisme, qui sont nés tous les deux dans l’expérience de la persécution (sachant que le christianisme est passé très vite du côté du pouvoir). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 59 

 
600 / 1000 – L’islam et le Califat, l’empire chrétien d’Europe. 
 

7ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

660 

604 : les rois lombards 
deviennent catholiques.  
L’arianisme reste majoritaire 
dans le peuple. 
Il ne reste de l’empire que Rome 
et Venise, propriétés du Pape. 
613 : les Wisigoths d’Espagne 
récemment convertis au 
catholicisme persécutent les 
Juifs (conversions, expulsions). 
 
 
 
630 : décadence des 
Mérovingiens (les « Rois 
fainéants », qui règnent sous la 
tutelle des barons du Palais). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Derniers auteurs considérés 
comme Pères de l’Église (Isidore 
de Séville, Jean Damascène). 

Les Khazars sont les alliés de 
Byzance contre les Sassanides. 
Cette alliance favorise la 
christianisation des Khazars. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vers 640 : indépendance du 
royaume des Khazars. Guerres 
victorieuses contre les Bulgares. 
Expansion de la Mer d’Azov à la 
Crimée. 

605-608 : les Juifs se révoltent 
contre Byzance et soutiennent les 
Sassanides. 
Héraclius persécute les Juifs. 
 
614-617 : Jérusalem libérée par 
Khosro. 
Période d’autonomie juive. 
A Médine, Mahomet combat les 
tribus juives et invente la 
dhimmitude (soumission et 
protection). 
630 : Byzance massacre les Juifs 
alliés des Sassanides. 
 
 
 
634-638 : les Arabes prennent la 
Palestine aux Byzantins. Les Juifs 
accueillent favorablement les 
Arabes qui les libèrent des 
Byzantins. 
642 : les Arabes incendient la 
bibliothèque d’Alexandrie. 
Le Pacte d’Omar codifie les 
conditions auxquelles les « gens 
du Livre » (Juifs et Chrétiens), et 
les Zoroastres, ne sont pas 
contraints à la conversion 
immédiate (la dhimma). 
 
 
Fin des savoraïm. 
Disparition de la langue 
araméenne. 
L’ancien égyptien subsiste chez les 
Coptes comme langue religieuse. 

603 : guerre entre Byzance et les 
Sassanides. 
610-641 : Héraclius. 
Empereur de Byzance. 
610-619 : Khosro II devant 
Constantinople et à Jérusalem. 
610 : Mahomet (La Mecque). 
Début des prophéties. 
622 : Mahomet à Médine. 
L’Hégire (an 0 de l’islam). 
628-629 : Byzance écrase les 
Sassanides. 
630 : Mahomet conquiert La 
Mecque. 
632 : mort de Mahomet. 
632-634 : Calife Abou Bakr. 
Conquête de l’Arabie. 
634-644 : Calife Omar. 
Beau-père de Mahomet. 
Conquête du Moyen-Orient. 
640 : fondation de Fustat (Vieux 
Caire). 
642 : conquête de la Mésopotamie 
et de l’Iran. 
Fin des Sassanides. 
Les Zoroastres se réfugient en Inde 
(les Parsis). Islamisation de l’Iran. 
644-656 : Calife Othman. 
650-655 : rédaction du Coran. 
Othman est assassiné. 
656-661 : Calife Ali. 
Gendre de Mahomet, opposé à la 
famille d’Othman. 
657 : bataille de Siffin (Irak) entre 
les Omeyyades (partisans de 
Othman) et les Chiites (partisans de 
Ali). Naissance du Chiisme. 
661 : Ali est assassiné. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 60 

 
LE CALIFAT MUSULMAN ET L’EMPIRE CHRÉTIEN. 

Jusqu’à à la fin du 11ème siècle, les deux pôles impériaux modernes – chrétienté et islam – vont, en quelque sorte, chercher leur configuration historique 

idéale, au plus près de leurs principes fondamentaux (à l’époque actuelle, les fondamentalistes des deux religions prennent généralement pour référence 

ce que l’une et l’autre étaient dans cette période historique : l’islam des premiers Califats et l’Église latine impériale). 

 

 L’islam conquérant invente le Califat, qui fusionne l’impératif coranique et l’imperium politique – « le Coran et le cimeterre ». Le Califat est 

l’expression politique de la Oumma (la communauté des croyants) et du Djihad (la conversion des infidèles). 

 La dynastie arabe des Omeyyades (à Damas) ne dure qu’un siècle, mais elle marque l’apogée du projet de Califat universel : les conquêtes sont 

ininterrompues, de l’Asie centrale jusqu’à l’Espagne, et l’empire est unifié. Seule résiste la Chrétienté byzantine (sièges de Constantinople, 675 et 717) et 

romaine (bataille de Poitiers, 732). 

 L’empire impliquant le multiculturalisme, c’est de ses conquêtes elles-mêmes que le Califat unifié va s’affaiblir. Au milieu du 8ème siècle, des Perses 

convertis renversent les Omeyyades et installent la dynastie des Abbassides à Bagdad. L’Espagne fait sécession en fondant un Califat omeyyade autonome. 

Le Maghreb échappe également très vite à l’autorité de Bagdad. Les souverains abbassides, qui héritent (un peu) de la tolérance antique des Perses, 

laissent pénétrer les influences extérieures (byzantine, hindoue) et se développer les théologies dissidentes. Le développement économique et commercial 

pendant cette période participe à la désagrégation de l’autorité spirituelle et centralisée. A la fin du 9ème siècle, les Abbassides règnent mais ne gouvernent 

plus : le pouvoir réel est exercé par des généraux mercenaires d’origine turque (les Seldjoukides). 

 

 La chrétienté occidentale invente l’empire romain germanique. L’alliance de l’Église avec les Francs, contre les Arabes d’abord puis contre les 

Lombards (qui sont encore ariens), et sa séparation d’avec la puissance de Byzance ensuite, conduisent la chrétienté romaine à s’associer à la construction 

de l’État impérial en Austrasie rhénane, autour de la famille des Pépin. En 800, c’est à Rome que Charlemagne est couronné empereur d’Occident. En 

refusant le titre d’empereur d’Orient, qui eût impliqué qu’il parte en guerre contre Byzance, il ne s’auto-investit pas d’une mission universelle, laquelle 

appartient exclusivement à la Papauté. « Le sabre et le goupillon » s’épaulent mutuellement mais conservent leurs prérogatives propres (derechef : 

« Rendre à Dieu ce qui est à Dieu, à César ce qui est à César »). 

En cela, le modèle chrétien est fondamentalement différent du modèle islamique. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 61 

 
660 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

700 
(4460) 

Montée en puissance des Francs 
d’Austrasie (les Pépin), qui 
deviendront les Carolingiens 
 
 
Christianisation des Anglo-
saxons (Colomban, Boniface). 
Le moine chroniqueur Bède le 
Vénérable, pour son Histoire 
chrétienne de l’Angleterre, 
utilise pour la première fois la 
chronologie partant de 0 (Jésus). 

  
 
 
Maghreb : résistance des judéo-
berbères à l’invasion arabe : 
670-685 : Koceila (chrétien) 
 
 
695-702 : Dahia al Kahina 
(reine judéo-berbère). 
698 : les Arabes détruisent 
Carthage. Création de Tunis. 

661-750 : les Omeyyades. 
Capitale : Damas (Syrie). 
Apogée territoriale de l’empire 
islamique unifié (de l’Espagne à 
l’Inde). Les Tsiganes quittent l’Inde. 
670 : fondation de Kairouan. 
674-678 : siège de Constantinople 
par les Arabes. 
680 : bataille de Kerbala (Irak), 
victoire Sunnite sur les Chiites. 
691 : la mosquée Al Aqsa et le 
Dôme du Rocher (Jérusalem). 

8ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

800 
(4560) 

 
711 : les Arabes en Espagne. 
Fin des Wisigoths. 
732 : les Arabes sont arrêtés à 
Poitiers par Charles Martel. 
Menacée par les Lombards, la 
papauté demande de l’aide à 
Pépin. 
Rupture avec Byzance. 
 
L’Espagne reste omeyyade après 
la prise du pouvoir par les 
Abbassides à Bagdad. 
 
751-754 : Pépin le Bref bat les 
Lombards en Italie. Premier roi à 
recevoir le Sacre papal. 
Création des États Pontificaux. 
 
Empire carolingien. 
768-814 : Charlemagne. 
Renforcement de l’État impérial 
contre les féodalités. 
Le siècle carolingien (750-850) 
est le moment de la plus forte 
fusion entre l’Empire et l’Église. 
800 : couronnement de 
Charlemagne à Rome. 

 
 
 
 
737 : conversion des Khazars 
au judaïsme (le roi Boulan), qui 
veulent  se libérer de la tutelle de 
Byzance sans se rallier à l’islam. 
Apogée du royaume. 
 
Prospérité des Juifs sous les 
Omeyyades d’Espagne et dans 
l’empire carolingien. 
Premières Chartes de protection des 
Juifs (cf. Yerushalmi). 
 
Certains historiens suggèrent 
l’existence d’une relation entre les 
Khazars et les Karaïtes. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Prospérité des Juifs sous les 
Abbassides (« âge d’or »). 
Période des gaonim (Babylonie). 
Influence de l’islam sur le 
judaïsme (langue, culture). 
 
Naissance du Karaïsme : 
A Bagdad, Anan ben David dirige 
une dissidence contre l’Exilarque 
et le judaïsme rabbinique. 
Le Karaïsme prône un retour à la 
Torah écrite contre la tradition 
orale, et un rapprochement avec 
les autorités islamiques. 
 
« Pirqé de Rabbi Éliézer », midrash 
ésotérique avec des influences 
islamiques. 

705-715 : construction de la 
Mosquée Al Aqsa (Jérusalem). 
717-718 : siège de Constantinople 
par les Arabes, puis siège de Nicée. 
726-843 : à Constantinople, Léon 
III déclenche la querelle des 
Iconoclastes. Les images saintes sont 
d’abord interdites (comme en 
islam) puis autorisées (les icônes). 
750 : les Abbassides. 
Perses islamisés. Capitale : Bagdad. 
754-775 : Calife al Mansour. 
760 : disparition du 7ème Imam, 
naissance de l’ismaélisme. 
 
 
786-809 : Haroun al Rachid. 
Les 1001 nuits. 
L’équilibre instable entre sunnites 
et chiites génère des dissidences : 
 Abou Issa el Isfahani (Issaïsme): 
mouvement syncrétique lié à la 
naissance du Karaïsme. 
 Le soufisme se réclame de Ali mais 
n’est pas Chiite. Premières 
confréries mystiques. 
Les Zoroastres se réfugient en Inde 
(Bombay) : les Parsis. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 62 

 
LA DHIMMITUDE EN ISLAM, LES PRÉMISSES D’ASHKÉNAZE EN EUROPE. 

Les Juifs bénéficient, pendant un temps, de la dynamique de puissance des nouveaux empires. Les Carolingiens en Europe, les Abbasides en 

Orient, les Omeyyades en Espagne, ne connaissent ni concurrence ni menaces dans leurs espaces territoriaux et culturels propres. Les Juifs nourrissent 

leur existence des conditions de l’exil : ils voyagent, ils transportent (les biens et les idées), ils s’instruisent, et ils se défient des pouvoirs. Les puissants les 

utilisent pour le commerce, les traductions, les missions diplomatiques. 

 

 Dans l’espace islamique, les Juifs se déplacent et prospèrent, depuis l’Asie jusqu’en Espagne. Ils relèvent, comme les Chrétiens et les Zoroastres, du 

statut de dhimmis, c’est-à-dire de non sujets protégés par le pouvoir. En échange de contraintes strictes et particulières, ils bénéficient de la grande faveur 

de n’avoir pas à se convertir immédiatement, comme les païens. La dhimmitude est, dans l’islam, un statut qui n’est ni garanti ni définitif : la protection 

dépend de l’arbitraire du pouvoir, et de fait la condition des Juifs en islam variera du meilleur au pire. Elle n’est accordée que pendant le temps du 

Djihad, qui est celui de la conquête universelle. Au terme de celle-ci, il n’y aura plus que des musulmans. 

De Bagdad à Cordoue en passant par Le Caire, le judaïsme post-talmudique est une pensée vivante, qui se nourrit de débats et de conflits entre la 

tradition et les influences de l’environnement musulman. 

 En Orient, les rabbins (génération des geonim, 7ème-11ème siècles) combattent le Qaraïsme qui, au motif d’un retour fondamentaliste à la seule 

Torah écrite (Qaraïte : racine hébraïque Qara, lire), favorise l’assimilation culturelle et politique (comparer avec les Samaritains et les Saducéens, 

qui en leurs temps prônaient le même retour littéral). Les Massorètes – traducteurs et fixateurs du canon – produisent la Bible de référence pour les 

Juifs. Les noms de l’anti-qaraïte Saadiah Gaon et du qaraïte Aaron ben Asher sont attachés aux versions définitives du Tanak. 

 Dans l’Espagne andalouse, l’influence hellénistique fait l’objet de débats entre les défenseurs de la tradition et les tenants du compromis 

théologique avec la modernité aristotélicienne. Au 12ème siècle, Maimonide héritera de cette problématique. 

Les divisions internes et dynastiques de l’islam (affaiblissement des Abbassides, domination des Seldjoukides, arrivée des Fatimides chiites en Égypte) 

mettent fin à la centralité, jusque là protégée, du judaïsme mésopotamien. Au 11ème siècle, l’Andalousie et la Rhénanie prennent le relais. 

 

 Dans l’espace chrétien, le Traité de Verdun (843) puis les invasions nordiques, mettent fin à l’empire des Carolingiens. Des communautés juives 

migrent vers l’Est où, dans l’espace centre européen, elles rencontrent les descendants du royaume Khazar (converti au judaïsme au 9ème siècle), chassés 

eux aussi par les Nordiques (Rhus et Varègues). Le Yiddish, qui n’est encore qu’oral, naît de cette migration de Juifs germaniques vers l’Est. 

Il faut attendre les débuts du 11ème siècle, quand les Scandinaves sont assimilés par leur conversion au christianisme (orthodoxe à l’Est, catholique à 

l’Ouest), pour que naisse en Rhénanie le judaïsme ashkénaze, avec Gershom ben Yehouda puis Rachi et ses élèves tossafistes. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 63 

 
9ème 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

900 
(4660) 

 
 
 
 
843 : Traité de Verdun. Fin 
des Carolingiens. 
France, Lotharingie, Germanie. 
Invasions nordiques, anarchie 
pendant plus d’un siècle. 
860 : siège de Byzance par les 
Nordiques. 
Cyrille et Méthode christianisent 
les Slaves. Les Nordiques 
s’assimilent progressivement. 
Les rois Riourik, Oleg. 

 
 
 
 
 
 
 
Les invasions Nordiques (Rhus, 
Magyars) affaiblissent le royaume 
Khazar. 

Expansion du Karaïsme dans la 
diaspora méditerranéenne 
(Palestine, Égypte, Maghreb). 
Conflits entre les Karaïtes et les 
yeshivot rabbiniques à propos des 
targoums (traductions bibliques). 

813-833 : Al Mamun. Apogée 
culturelle des Abbassides. 
Hégémonie des Mutazilites 
(rationalisme hellénistique). 
843 : Byzance (Théodora), 
autorisation définitive de l’imagerie 
religieuse (les icônes). 
848 : les Hanbalites  
(traditionnalistes et littéralistes) 
s’imposent aux écoles dissidentes. 
Hanbalisme  Salafisme 
860 : début de la désagrégation du 
Califat (dynasties locales). 
874 : disparition du 12ème imam. 
Le messianisme chiite duodécimain. 

10ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

1000 
(4760) 

910 : abbaye de Cluny, point 
d’appui de la renaissance 
catholique après les invasions. 
Formation de l’empire 
germanique : conquête de la 
Lotharingie, lutte contre les 
invasions nordiques et magyares 
 
 
 
 
962 : Otton 1er couronné 
empereur à Rome. Début de 
l’empire germanique. 
966 : naissance de la 
Pologne (Église + Polanes) 
975 : Edouard, premier roi 
d’Angleterre. 
987 : Hugues Capet. 
Naissance de la France. 
989 : Vladimir se convertit au 
christianisme orthodoxe. 
Naissance de la Russie (Kiev). 
Conversion de la Scandinavie. 
Toute l’Europe est chrétienne. 

 
 
 
 
 
929-1147 :  Al Andalus. “Age 
d’or” de la culture judéo-arabe en 
Espagne. 
 
 
 
 
 
 
965 : les Russes détruisent le 
royaume Khazar. Emigration vers 
l’Europe centrale. Ceux qui restent 
se convertissent à l’islam. 
 
Gershom ben Yehouda : 
(960-1028) à Mayence (Rhénanie) 
Il rédige le manuscrit de référence 
du Talmud et fonde la 1ère yeshiva 
ashkénaze. Premier des rishonim. 
Gershom interdit la polygamie. 

882-942 : Gaon Saadiah. 
Égypte et Babylone. Lutte contre 
le Karaïsme et traduit la Bible en 
arabe pour empêcher les 
interprétations erronées.  
Précurseur de la philosophie juive 
médiévale (séparation halakha / 
aggadah). 
Les Massorètes finalisent la 
version littérale de la Torah 
(grammaire, vocalisation et 
cantillation). 
Aaron ben Asher : rédacteur (à 
Tibériade) de la Bible hébraïque 
de référence. 
Le codex d’Alep (rédigé à 
Tibériade par Ben Asher (920). 
 
Début de l’affaiblissement du 
judaïsme oriental sous l’effet 
d’une islamisation de plus en plus 
brutale. 
Le dernier Gaon réputé est le Rav 
‘Haï (939-1038, Poumbedita), 
élève de Saadiah. 

909, Maghreb : les Fatimides. 
Chiites ismaéliens arabo-berbères 
qui contestent les Califats sunnites 
omeyyade (Espagne, 929) et 
abbasside (Bagdad). 
 
Al Farabi (872-950), chiite de 
Perse, introducteur de 
l’aristotélisme dans la pensée 
musulmane. 
945 : les Bouyides (chiites 
iraniens) au pouvoir à Bagdad. 
960 : les Turcs Seldjoukides (Asie 
centrale) se convertissent à l’islam. 
 
969 : Califat Fatimide en 
Égypte. Fondation du Caire. 
Ils occupent la Palestine et l’Arabie. 
Ils sont arrêtés en Syrie par les 
Seldjoukides (mercenaires Tucs 
islamisés, sunnites). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 64 

 
11ÈME SIÈCLE : L’ISLAM DIVISÉ ET L’ÉGLISE TRIOMPHANTE. 

Au tournant du premier millénaire è-c, les tendances historiques émergentes se confirment : divisions dans l’islam, montée en puissance du christianisme 

impérial, déplacement du foyer juif de la Babylonie vers l’Espagne et la Germanie. 

 

 En Orient et en Espagne, l’exercice du pouvoir par des convertis (Turcs, Kurdes, Berbères) produit un islam sectaire et militarisé, dont les minorités 

sont victimes. Pour être aussi légitimes que les Arabes, les nouveaux maîtres veulent faire la preuve de la pureté de leur foi. 

 En Égypte, le Calife chiite Al Hakim se prend pour le Messie, et entreprend de raser les églises et les synagogues jusqu’à Jérusalem. 

 Au Proche Orient, les Seldjoukides s’attaquent aux chrétiens byzantins et font plusieurs fois, sans succès, le siège de Constantinople. 

 En Espagne, les Berbères marocains Almoravides maintiennent, pendant encore un siècle, la tradition tolérante d’Al Andalus – à laquelle 

mettront fin leurs successeurs Almohades (1150). 

 

 En Europe, les invasions nordiques et l’assimilation de ces derniers Barbares dans le christianisme ont remodelé le paysage politique. 

 La Russie est issue de la conversion des Slaves et des Scandinaves au christianisme orthodoxe (Vladimir, 989). La naissance du royaume de Kiev, 

matrice de l’empire russe, est une victoire pour Byzance, par ailleurs coupée de Rome (schisme de 1054) et attaquée au Sud par les musulmans. 

 L’empire germanique (Otton, 962) et le royaume de France (Hugues Capet, 987) sont nés des ruines de l’empire carolingien. L’un et l’autre 

fondent des modèles qui vont s’opposer frontalement sur le continent jusqu’au 20ème siècle : le modèle impérial et le modèle national. 

 

Entre ces deux modèles, l’Église hésite encore. Les Germains revendiquent l’héritage impérial antique, et Otton se fait couronner à Rome. Les 

Francs sont les alliés de la Papauté, et ils n’ont pas d’ambitions de souveraineté qui soient contradictoires avec celles de l’Église. 

Entourée d’États divisés, l’Église apparaît comme la seule vraie puissance impériale européenne. Elle engage la reconquête de l’Espagne musulmane, elle 

rompt les ponts avec l’orthodoxie byzantine totalement tournée vers l’Est, elle inaugure le conflit contre les ambitions universelles de l’empereur 

germanique, et elle lance les rois chrétiens dans l’aventure des Croisades pour « rendre Jérusalem au christianisme ». 

 

En même temps que l’Andalousie, la Rhénanie prend le relais du foyer juif mésopotamien. Là se trouvent les communautés qui furent 

protégées par Charlemagne, qui ont prospéré et se sont étendues vers l’Est. Rachi est la figure emblématique du Sage ashkénaze médiéval, qui interprète 

et enseigne la tradition (Tanak et Talmud) à un niveau qui fait de lui l’égal des grands noms de Palestine et de Babylonie (de même que le Sépharade 

Maimonide au siècle suivant). Rachi est le maître des Tossafistes (tossafot = additions, compléments), qui rayonnent de la Pologne à l’Espagne. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 65 

 
  L’âge des menaces (1000 / 1800) 
 
1000 / 1500 – La chrétienté conquérante. L’islam divisé. Fin d’Andalûs et naissance d’Ashkénaze. 
 

 L’Église entre en conflit avec les 
ambitions de l’Empire 
germanique et l’autonomisation 
des États Nations (surtout la 
France). 
Il génère la Reconquête en 
Espagne et les Croisades au 
Moyen-Orient. 

Persécution des Juifs d’Europe : 
 Signes distinctifs obligatoires. 
 Interdictions professionnelles. 
 Conversions forcées. 
 Création des juiveries (ghettos). 
 Expulsions et pogroms. 
Ils restent protégés en Espagne 
musulmane jusqu’en 1150. 

Le statut de dhimmis expose les 
Juifs à l’arbitraire des factions 
musulmanes locales. Excepté en 
Égypte, où les Fatimides puis les 
Ayyubides (jusqu’en 1250) font 
preuve d’une tolérance relative, 
ils sont le plus souvent 
marginalisés et persécutés. 

Depuis la décadence des Abbassides 
à la fin du 9ème siècle, l’islam est 
divisé et dirigé par des convertis 
non Arabes. Cette situation génère 
un repli dogmatique et autoritaire, 
aggravé par les ambitions 
conquérantes de l’Église romaine 
(Espagne et Moyen-Orient). 

11ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

1100 
(4860) 

Début de l’hérésie bogomile 
(Balkans) et cathare (France). 
1030 : les Almoravides. 
Berbères marocains tolérants, ils 
succèdent aux Omeyyades 
(Maghreb et Espagne). 
 
1054 : rupture entre l’Église 
catholique romaine et l’Église 
orthodoxe orientale. 
1065 : début de la Reconquista 
Grégoire VII, pape (1073-85) 
Encyclique Dictatus Papae. 
Centralisation autoritaire de 
l’Église autour du Pape. 
Début du conflit entre l’Église et 
l’Empire germanique (Henri IV) : 
la question des investitures (qui 
nomme le pape et qui nomme 
l’empereur), l’excommunication, 
et la Souveraineté universelle. 
1085 : Tolède (Espagne) est 
conquise par les Chrétiens. 
1095 : Urbain II et Pierre 
l’Hermite lancent les Croisades 
1098 : Cîteaux, les Cisterciens. 
Bernard de Clairvaux. 

 
 
 
 
 
 
1040-1105 : Rachi (Troyes). 
Elève de Gershom ben Yehouda. 
Il rédige des commentaires de la 
Torah et du Talmud qui fondent la 
tradition rabbinique ashkénaze. 
Au 12ème siècle, ses élèves rédigent 
les Tossafot (additions). 
Rhénanie : naissance d’Ashkénaze 
et du Yiddish oral. 
Entre 1050-1150 : en Espagne, 
Salomon ibn Gabirol, Moïse ibn 
Ezra, Abraham ibn Ezra, 
Abraham ibn Daoud. 
Yehouda ha Lévi : Le Kuzari 
Lutte contre le Karaïsme espagnol, 
naissance de la “philosophie” juive. 
 
 
 
Massacres de Juifs en Rhénanie à 
l’occasion de la 1ère Croisade. 

1008 : le codex de Saint-
Pétersbourg (rédigé au Caire ?) 
En Égypte et en Palestine, 
persécutions anti-juives sous Al 
Hakim. 
 
 
Le judaïsme babylonien (les 
gaonim) est remplacé par le 
judaïsme européen (les richonim): 
Empire germanique (Ashkénazes) 
et Espagne (Sépharades). 
Les gaonim de Kairouan (Nissim, 
Houshiel, Hananel, Alfasi) font les 
intermédiaires. 
Ce déplacement du centre de 
gravité du judaïsme vers l’Europe 
entraîne la fin de la littérature 
midrashique, qui s’accompagne de 
la controverse, aux 12ème et 13ème 
siècles, entre une tendance 
« philosophique » (Maimonide) et 
une tendance « mystique » (la 
Kabbale). 
C’est le judaïsme ashkénaze qui 
« dépassera » cette confrontation 
(orthodoxes et ‘hassidim). 

Avicenne (980-1037), Perse. 
Influence de la philo grecque. 
996-1021 : en Égypte, le calife 
fatimide Al Hakim se proclame 
Messie et fonde la secte des Druzes. 
Il persécute les dhimmis et détruit 
le Saint Sépulcre. 
1055 : les Seldjoukides au 
pouvoir à Bagdad. 
Persécutions contre les Juifs. 
Guerres contre les Fatimides 
d’Égypte et contre Byzance. 
Les Seldjoukides restaurent un 
sunnisme orthodoxe contre le 
chiisme et les autres hérésies. 
Diffusion du soufisme. 
Al Ghazali (1058-1111), penseur 
du mysticisme sunnite et du 
soufisme, contre Avicenne. 
Les Tsiganes réfugiés à Byzance. 
Les Seldjoukides prennent 
Jérusalem et interdisent la ville aux 
Chrétiens. Ils assiègent Byzance. 
Alexis Comnène demande de l’aide 
à l’Église et à l’empire germanique. 
1096-1099 : 1ère Croisade. 
Godefroi de Bouillon. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 66 

 
12ÈME ET 13ÈME SIÈCLES : LE CONFLIT DES DEUX EMPIRES, LES CROISADES, LA FIN D’AL ANDALUS . 

Préparé au 11ème siècle par le pape Grégoire VII, le triomphe de l’Église d’Occident va se déployer pendant les 12ème et 13ème siècles sur plusieurs fronts : 

contre l’empire germanique, contre l’Espagne musulmane, contre Byzance, contre le Califat, contre les hérésies chrétiennes, et contre les Juifs. 

 Le conflit entre l’Église et l’empire germanique. 

Dans les derniers temps de Rome et à l’époque carolingienne, l’empire et l’Église se soutenaient mutuellement contre les Barbares. Depuis les débuts du 

11ème siècle, l’Europe est chrétienne (sauf l’Espagne) et il n’y a plus de menaces extérieures. Dès lors, les ambitions du Saint Empire Germanique, qui 

revendique « la souveraineté universelle » et l’intégration institutionnelle des deux Corps, spirituel et temporel, provoquent un conflit avec Rome, qui 

dure près de deux siècles (1075-1250). Le modèle impérial est en effet substantiellement contradictoire avec les intérêts de l’Église : l’autorité universelle 

sur les âmes est par définition l’affaire de l’Église, elle ne peut pas relever d’une institution de nature païenne (d’origine gréco-romaine) ; il y a donc 

conflit de souveraineté. Après les Conciles de Latran et les aventures orientales de Frédéric II (empereur excommunié, allié des Arabes et des Byzantins), 

le conflit se termine à l’avantage de l’Église en 1250, avec la fin des royaumes germaniques de Jérusalem et de Sicile. L’empire entre alors dans un 

interrègne de 25 ans, qui se termine à la fin du 13ème siècle par la montée en puissance des Habsbourg d’Autriche. 

 Le soutien de l’Église aux États nationaux. 

La Papauté fait le choix de l’État national, lequel – à l’inverse de l’empire - est fondé sur la distinction acceptée entre Dieu et César. Le modèle français est 

à cet égard archétypal : Rome et les dynasties franches sont en situation d’alliance depuis les 7ème et 8ème siècles, quand les Mérovingiens puis les Pépin ont 

soutenu l’Église contre l’arianisme et contre les Lombards, l’Église aidant les Francs à construire l’empire rhénan des Carolingiens. Les Capétiens vont 

donc bénéficier de toutes les attentions de l’Église (Saint Louis, la France « fille aînée de l’Église », le soutien de Rome à la France contre l’Angleterre). Le 

concept monarchique est le produit de cet arrangement stratégique : la succession dynastique est reconnue « de droit divin » donc autonome par rapport 

à l’Église, en échange de l’abandon par l’État national de toute visée universaliste – l’Église étant la seule institution universelle possible. A travers des 

formes historiques variables, c’est bien l’idée de séparation des pouvoirs (qui se nommera plus tard laïcité) qui est à l’œuvre dans la vision chrétienne de 

la politique. 

 La poursuite de la reconquête espagnole. 

La Reconquista va durer cinq siècles (début du 11ème siècle-fin du 15ème). Pendant cette période, l’affaiblissement de la présence musulmane en Espagne 

est continu. Il met fin au modèle andalous de coexistence des communautés. En 1150, la politique tolérante des Berbères marocains Almoravides est 

abandonnée par les fondamentalistes Almohades puis par les Nasrides (1232). Pendant toute cette période, les Juifs vont être progressivement contraints 

à l’émigration et le judaïsme andalous va disparaître. 

                                                                                                                                                                        À SUIVRE 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 67 

 
Aux 11ème et 12ème siècles, les Juifs 
s’installent progressivement en 
Europe centrale et orientale 
(surtout en Pologne). 
Généralisation des Chartes 
protégeant les Juifs. 
 
 
Maimonide (Rambam) 
1134-1204, Cordoue puis Le Caire. 
Élève d’Averroès. 
Fin de Al Andalus. 
Persécutions almohades en Espagne 
et au Maghreb. 
 
Env. 1150-1250 : les ‘hassidim 
ashkénazes. 
Renaissance de la tradition 
ésotérique contre la philosophie 
aristotélicienne : le Séfèr ha Bahir. 
Abraham David de Posquières 
(Provence) critique Maimonide, 
alors que Gersonide (Ralbag, 
1288-1344) défend la philosophie. 
1171 : pogrome de Blois. Première 
accusation de crime rituel. 
 
1182 : expulsion des Juifs de 
France par Philippe Auguste. 
1190 : persécutions, pogromes en 
Angleterre (Richard Cœur de Lion). 

Les Juifs de Jérusalem sont 
massacrés et expulsés par les 
Croisés. 
 
 
 
 
1140 : Yéhouda Halévy à 
Jérusalem. 
 
 
 
 
Forte émigration juive vers la 
Palestine. 
1148 : Maimonide et Averroès au 
Maroc. 
1148-1158 : Commentaires de la 
Mishna 
 
 
1165 : Maimonide en Palestine 
puis s’installe en Égypte. 
Conseiller de Saladin. 
 
 
 
 
1187 : Mishné Torah 
1190 : Le guide des perplexes 

12ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

1200 
(4960) 

Intensification du conflit entre 
l’Église et l’empire germanique. 
Le Concordat de Worms (1122) 
et le 1er Concile de Latran 
(1123) condamnent le 
césaropaisme germanique. 
B. de Clairvaux, Cisterciens 
Suger, basilique St-Denis 
Naissance de l’art gothique. 
1147 : les Almohades, au 
Maroc et en Espagne. Dynastie 
berbère fondamentaliste. 
 
1150-1250 : Hohenstaufen 
Dynastie d’empereurs germains 
en conflit avec le Pape sur la 
question de la « souveraineté 
universelle » et du droit divin. 
Italie : Guelfes (papistes) 
contre Gibelins (germanistes). 
 
1163-1245 : N-D de Paris. 
 
 
 
1179 : 3ème Concile de Latran. 
Croisade contre les hérésies. 
Le messianisme de Joachim de 
Flore. 
France (1179-1223) : règne de 
Philippe Auguste. 
 
 
 
1198-1216 : Innocent III 
Les grands papes de la 
chrétienté impériale (11ème-13ème 
siècles) sont Grégoire VII, Urbain 
II, Innocent III, Grégoire IX, et 
Boniface VIII 

 
 

 
Il y avait environ 4,5 millions de Juifs au 1er siècle. 

Il y en a 1,5 million (Europe + Méditerranée) au 12ème siècle. 
90% des Juifs vivent en pays d’islam. 

Royaume Croisé à Jérusalem. 
Les Nizarites (haschischins, chiites 
fondamentalistes) terrorisent le 
Moyen-Orient. 
Le messianisme ismaélien (la 
Résurrection d’Alamût, en Iran). 
Nûrredin dirige les combats des 
Seldjoukides contre les Croisés. 
 
Averroès (1126-1198) philosophe 
musulman aristotélicien (Espagne et 
Maroc). 
1147-1149 : 2ème Croisade. 
Bernard de Clairvaux. 
Échec militaire. 
Rupture entre les Croisés et 
Byzance. 
Conflits entre les Templiers et les 
barons français. 

 
 
Le succès des Croisades provoque la 
chute des Fatimides d’Égypte. 
1171 : Saladin 
Dynastie ayyûbide en Égypte. 
Mercenaires kurdes sunnites. Ils 
construisent la Citadelle du Caire. 
Tolérance à l’égard des minorités. 
1187 : reconquête de Jérusalem. 
1189-1192 : 3ème Croisade. 
Richard Cœur de Lion, Philippe 
Auguste, et Barberousse. 
Ordre des Chevaliers Teutoniques. 
1193 : mort de Saladin. 
1195-1215 : les Khwarazmiens, 
autonomie dynastique de la Perse. 
1194-1526 : Sultanat de Delhi 
(turcophone). Islamisation de l’Inde 
Formation de l’empire mongol de 
Gengis Khan (de 1206 à 1227). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 68 

 
SUITE 

 Les Croisades au Proche Orient. 

En se lançant dans l’aventure des Croisades, l’Église fait d’une pierre quatre coups : elle démontre aux Hohenstaufen de Germanie qu’elle est la seule 

puissance impériale chrétienne ; elle mobilise sous sa houlette les monarchies nationales naissantes (France et Angleterre) ; elle porte un coup sévère à 

Byzance (avec le royaume latin de Constantinople) ; elle ouvre un second front, après l’Espagne, contre l’impérialisme islamique. 

Pendant un siècle et demi (1096-1244), le monde musulman oriental est profondément déstabilisé : les Seldjoukides ne parviennent pas à empêcher 

l’instauration des Royaumes Croisés en Palestine, les Fatimides d’Égypte sont renversés par les Ayyubides d’origine kurde (Saladin), et toutes ces dynasties 

sont au final balayées par la grande invasion des Mongols (1228 : chute et destruction de Bagdad ; 1244 : chute de Jérusalem). 

 La mise au pas de la Chrétienté catholique. 

Sûre d’elle et dominatrice, l’Église se consolide, se centralise, et s’unifie comme un État impérial. Le pouvoir du pape est absolu (cf. Innocent III). Les 

Conciles disent le Vrai contre les hérésies Cathares et Vaudoises, qui reprennent sous des formes nouvelles l’héritage des gnostiques et de l’arianisme. Le 

monachisme est encouragé, des ordres et des organismes sont créés pour mener le combat contre les dissidences :  Franciscains et Dominicains (1215), 

Inquisition Pontificale (1230). La philosophie et l’enseignement sont mis au service de l’Église triomphante (Thomas d’Aquin, la Sorbonne). 

 Le combat contre les Juifs. 

Pour l’Église, les Juifs ne sont pas destinés à disparaître tout de suite ; l’antijudaïsme chrétien n’est pas exterminateur. Leur existence, pour autant qu’elle 

est misérable, isolée, et opprimée, est utile à la démonstration de la vérité du Christ : « Voilà ce qui arrive au peuple qui refuse la divinité de Jésus ». 

L’oppression dans l’exil ou le salut dans la conversion, telle est l’alternative qui leur est offerte. 

Les Conciles de Latran institutionnalisent l’antisémitisme. Pogroms et expulsions se multiplient partout en Europe. Les Croisades, comme mouvement de 

masse, sont un moment fort des persécutions anti-juives, en Europe et en Palestine. Les Juifs se réfugient en Égypte, où les Ayyubides kurdes poursuivent 

quelques temps la politique tolérante des Fatimides ; et en Pologne, où le déclin du Saint Empire et l’existence encore embryonnaire de la Russie ouvrent 

un espace d’autonomie. Dans ce contexte, instable et violent, les Juifs – dont la seule force est leur mobilité et leur attachement à la tradition – réussissent 

néanmoins à se consacrer à l’étude et à l’enseignement de la Torah : dans le monde sépharade, avec Maimonide, Nahmanide, les Kabbalistes ; et dans le 

monde ashkénaze, où l’invention du Yiddish comme langue à part entière prépare « l’âge d’or » du judaïsme européen. 

Maimonide et Moïse de Léon sont deux réponses différentes du judaïsme au projet universaliste de la philosophie grèco-chrétienne (représentée par 

Thomas d’Aquin). Le premier, élève du musulman hellénisant Averroès, entre dans le langage philosophique pour s’adresser aux « perplexes ». Le second, 

au contraire, puise dans les sources juives ésotériques et mystiques pour y découvrir l’essence singulière et cachée de la tradition d’Israël. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 69 

 
13ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

1300 
(5060) 

Sud de la France :  les hérésies 
(Cathares et Vaudois). 
1209 : croisade des Albigeois. 
1215 : 4ème Concile de Latran. 
Concile de l’apogée de l’Église 
impériale. Innocent III 
Création des Franciscains et des 
Dominicains (prêcheurs). 
1220 Frédéric II Hohenstaufen 
Grégoire IX, pape (1227-41) 
1230-1233 : création de 
l’Inquisition Pontificale. 
1232, Espagne : les Nasrides. 
Berbères rigoristes qui 
remplacent les Almohades. 
La Reconquête catholique est 
effective sur 80% de l’Espagne. 
En Russie, Alexandre Nevski se 
bat contre les Mongols (la Horde 
d’Or de Gengis Khan). 
1250, Germanie : victoire du 
Pape contre Frédéric II 
Désordres pendant 25 ans (le 
Grand Interrègne). 
Les Chevaliers Teutoniques 
(Prusse), la Hanse de Lübeck 
(Baltique). 
Thomas d’Aquin (1225-1274) 
Dominicain. Christianisme et 
hellénisme aristotélicien. 
1257 : la Sorbonne,  
développement du thomisme. 
Méditerranée : apogée de 
Venise, alliée de Byzance contre 
l’Italie romaine. 
Marco Polo (1254-1324) en Asie 
1273 : partage de l’espace 
germanique entre les Habsbourg 
et les Luxembourg (jusqu’en 
1438). 
 Dante (1265-1321) Italie 

Développement de la kabbale dans 
le Sud de la France. 
 
1215-1260 : les Mongols 
expulsent les derniers Khazars vers 
l’Europe de l’Est 
Des mesures vexatoires sont 
imposées aux Juifs. 
v. 1220: Nahmanide (Ramban) 
Gérone (Esp.). A la fois kabbaliste et 
influencé par Rachi. 
Controverses contre Maimonide. 
1240 : sous Saint-Louis, 
persécutions anti-juives. 
« Procès » contre le Talmud, qui est 
défendu par Rabbi Yehiel. 
1242 : autodafé massive du 
Talmud à Paris. 
 
 
1254-1260 : expulsion des Juifs 
de France par Saint Louis. 
Expulsion des Juifs allemands vers 
la Pologne et la Lituanie. 
Début du judaïsme ashkénaze. 
Au 14ème siècle, les Ashkénazes 
seront plus nombreux que les 
Sépharades. 
Le Yiddish, langue écrite (en lettres 
hébraïques). 
1235-1310 Rashba (Barcelone) 
Salomon Abraham Adéret 
Controverses contre Maimonide. 
1263 : controverse de Barcelone 
(Nahmanide contre Fra Paolo). 
1270, Espagne : Moïse de Léon, 
Maître de la Kabbale. 
Le Zohar 
Abraham b. Samuel Aboulafia 
1290 : expulsion des Juifs 
d’Angleterre (Édouard 1er). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aliya de 300 rabbins français. 
 
 
Politique anti-juive (et anti-
chrétienne) des Mamelouks : 
 Signes distinctifs obligatoires. 
 Métiers interdits. 
 Culte contrôlé et limité. 
 Quartiers réservés. 
 
 
 
 
 
 
 
 
1267 : Nahmanide en Palestine, 
où il ranime la communauté juive 
détruite depuis les Croisades. 
Mort en 1270. 

1202-1204 : 4ème Croisade. 
Prise de Constantinople par les 
Croisés. Empire latin d’Orient. 
1215-1260 : invasions mongoles 
en  Chine, Asie centrale, Russie, 
Moyen-Orient. 
1217-1221 : 5ème Croisade. 
 
 
1228-1229 : 6ème Croisade. 
Frédéric II Hohenstaufen, roi de 
Palestine. Il s’allie avec les 
Ayyubides (qui lui donnent 
Jérusalem) contre le Pape. 
 
1244 : les Mongols font le siège de 
Jérusalem. Fin de Frédéric II 
Les Ayyubides font appel aux 
mercenaires Mamelouks pour 
repousser les Mongols. 
1250 : fin des Ayyubides. 
Règne des Mamelouks (Égypte et 
Palestine), mercenaires convertis 
qui imposent une politique 
autoritaire et rigoriste. 
 
 
 
1258 : les Mongols à Bagdad et en 
Anatolie. Fin de la  domination 
Seldjoukide. Répression des Chiites 
et Ismaélites (Alamut, haschischins). 
1261 : Byzance reprend 
Constantinople aux Croisés 
(dynastie des Paléologues). 
1270 : mort de Saint Louis à Tunis 
(8ème Croisade). 
Chine, 1279-1368 : dynastie Yuan 
(Mongols) 
1291 : départ des derniers Croisés 
de St-Jean d’Acre. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 70 

 
14ÈME ET 15ÈME SIÈCLES : STABILISATION DE LA MODERNITÉ ET ISOLEMENT DES JUIFS. 

La mise en place de la modernité franchit une nouvelle étape. Les grands acteurs historiques sont les mêmes qu’au Moyen-âge : ils soutiennent des projets 

spécifiques, qui sont parfois contradictoires, parfois complémentaires. 

 Le projet impérial. Il est désormais porté par l’Autriche catholique des Habsbourg et par la Russie orthodoxe des tsars moscovites. Mais il a changé 

de nature : avec l’effondrement du Saint Empire germanique et de Byzance, c’est la prétention politique à la souveraineté universelle qui a disparu ; 

l’Autriche et la Russie sont en effet des empires particuliers qui ne revendiquent pas l’héritage romain universaliste. 

 Le projet de l’État Nation. Il est mis en œuvre en Europe occidentale autour du modèle monarchique français. Philippe le Bel achève le travail 

centralisateur engagé par les Capétiens ; la Reconquête chrétienne de l’Espagne est achevée en 1492 (le royaume d’Isabelle la catholique) ; l’Angleterre 

devient un État Nation en abandonnant ses ambitions continentales (la fin de la Guerre de Cent ans et les Tudor). 

 Le projet universaliste chrétien. L’Église de Rome est la seule à prétendre à l’universalité, depuis sa victoire sur le Saint Empire et depuis la 

russification de l’Église orthodoxe. Elle est cependant contrainte de s’adapter au nouvel équilibre entre les pouvoirs spirituel et temporel. Le conflit avec 

la France de Philippe le Bel (affaire d’Avignon) et avec l’Autriche des Habsbourg (les Guelfes et les Gibelins en Italie), provoquent pendant 40 ans (1378-

1415) des luttes internes qui menacent l’institution (les « anti-papes »). Le schisme est finalement dépassé au profit du modèle de la monarchie 

constitutionnelle : le Pape devient souverain délégué (par le Concile des Évêques), et il abandonne toute ambition temporelle. 

 Le projet du Califat islamique. Il est repris par les Turcs ottomans, d’origine asiatique, aux dynasties précédentes divisées et défaites. Les Ottomans 

exercent leur souveraineté de la Mésopotamie au Maghreb et à l’Europe orientale. L’Iran et le Maroc, échappent à la domination turque. L’hégémonie des 

convertis sur les Arabes est désormais bien établie, et cela jusqu’en 1917. 

 Les Juifs et l’attente messianique. A la fois étranger (peuple parmi les nations) et unifié autour de l’étude et du rabbinat, le peuple juif n’est pas 

incarné dans un État Cette altérité est problématique pour les institutions politiques, qui n’y reconnaissent pas leurs repères – qu’il s’agisse de la 

territorialisation (les Juifs sont partout et nulle part), ou du partage entre le spirituel et le temporel (le judaïsme est dans l’Histoire sans être politique). 

 En Occident, les États se constituent sur le refus radical de tout ce qui n’est pas national et chrétien. Les Juifs sont expulsés d’Angleterre (1290), 

de France (1306 et 1394), d’Espagne (1492), et du Portugal (1497). En 200 ans, un millénaire de présence juive est éradiqué. 

 En Europe centrale, Ashkénaze s’installe entre l’Autriche, la Russie, et l’empire ottoman. Là, les Juifs donnent naissance à une culture 

particulière, basée sur le Shtetl, le Yiddish, les Chartes (privilèges d’autonomie), l’économie des services et du commerce, et l’étude talmudique. 

 Dans l’empire ottoman, la séparation des Juifs est de plus en plus institutionnalisée (les mellah, qui est le nom arabe des ghettos). La Palestine 

accueille les premières alyot, celles des Juifs expulsés d’Europe (en particulier les kabbalistes sépharades). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 71 

 
14ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

1400 
(5160) 

1300 : Boniface VIII affirme la 
supériorité de l’Église sur les 
États. Philippe le Bel en conflit 
avec la Papauté. 
1309-1377 : guerre entre 
Guelfes (papistes) et Gibelins 
(germanistes). Les papes se 
réfugient à Avignon (Clément V) 
1337 : la Guerre de Cent ans. 
1348-1350 : la Grande Peste 
(dans toute l’Europe). 
1372-1436 : Jan Hus, révolte 
anticatholique en Bohême, 
écrasée par une Croisade. 
1378-1415 : le Grand Schisme 
dans l’Église. Anarchie (les anti-
papes) et corruption. 

Pologne : Casimir III (1303-1370). 
Protecteur des Juifs, période de 
prospérité. 
1306 : expulsion des Juifs de 
France (Philippe le Bel). 
Puis en 1322 (Philippe V). 
Les Papes protègent les Juifs 
d’Avignon. 
Expulsion des Juifs d’Allemagne. 
Persécutions anti-juives dans toute 
l’Europe occidentale (pogroms, 
expulsions, conversions forcées). 
1391 : immenses pogromes dans 
l’Espagne catholique. 
1394 : seconde expulsion des Juifs 
de France (Charles VI). Ils ne 
redeviendront légaux qu’en 1791. 

1270-1340 : Jacob ben Asher 
(Baal ha Tourim) rédige la 
première tentative de codification 
halakhique (avant Joseph Caro au 
16ème siècle). 
 
 
 
1350-1420 : immigration juive 
européenne en Palestine.  
Premières communautés 
ashkénazes permanentes. 

En Anatolie, l’émirat turc des 
Ottomans (Osman 1er, une famille 
seldjoukide). Expansion pendant un 
siècle et demi. 
1313 : conversion des Mongols à 
l’islam. 
Apogée de l’islamisation en Inde. 
Chine, 1368-1644 : dynastie Ming 
Ibn Khaldûn (1332-1406 : Tunis, 
Grenade, Le Caire). Historien 
rationaliste, il analyse le déclin des 
empires arabo-musulmans. 
L’Italie et Gênes, alliées des 
Ottomans contre Byzance et Venise. 
1389 : bataille de Kosovo. Les 
Ottomans s’installent dans les 
Balkans. 

15ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

1500 
(5260) 

1410 : victoire des Polonais sur 
les Chevaliers Teutoniques. 
1415 : le pouvoir du Pape est 
limité par celui des Conciles. 
1438 : les Habsbourg 
s’imposent en Germanie. 
1453 : fin Guerre de Cent ans. 
Règne des Tudors en Angleterre. 
Renaissance et Humanisme. 
1456 : Gutenberg invente 
l’imprimerie. 
1469 : mariage de Ferdinand et 
Isabelle (unité espagnole). 
1478 : l’Inquisition espagnole 
(Torquemada). 
Florence: Laurent le Magnifique 
1480 : fin des Mongols en 
Russie. Ivan III, le royaume 
russe, Moscou devient capitale. 
1492 : fin de la Reconquête. 
Christophe Colomb, l’Amérique. 
1493 : alliance des Habsbourg 
(Autriche) et de Isabelle la 
Catholique (Espagne). 

 
 
1421 : première expulsion des 
Juifs d’Autriche, destruction de la 
synagogue de Vienne. 
1449 : pogrome de Tolède (Esp.) 
Lois sur « la pureté du sang ». 
Bartenoura (1459-1510) Italie, 
Jérusalem. Exégèse de la Michna. 
1475 : en Italie, édition en hébreu 
des commentaires de Rachi. 
1475 : pogrome de Trente (Italie). 
Pic de la Mirandole, la kabbale 
chrétienne. 
Johannès Reuchlin, catholique 
humaniste, défend les Juifs contre 
l’Inquisition et les Dominicains. 
 
 
1492 : expulsion des Juifs 
d’Espagne. Conversions forcées (les 
Marranes). 
1497 : expulsion des Juifs du 
Portugal. 

Incursion de Tamerlan à 
Jérusalem. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Les Juifs sépharades (Espagne, 
Portugal, Provence) se réfugient 
dans l’empire ottoman. 
Les kabbalistes s’installent en 
Palestine (Safed). 

1390-1400 : les Turco-mongols 
dirigés par Tamerlan (Timur) 
dominent depuis l’Inde et les 
confins chinois jusqu’en Anatolie. 
1405 : effondrement progressif de 
l’empire de Tamerlan. 
1453 : l’empire ottoman. 
Fin de l’empire byzantin. 
Les Turcs prennent Constantinople. 
Mehmet II. Début des conquêtes. 
 
Début du déclin de Venise (les 
commerçants) au profit de Gênes 
(les explorateurs) et de Florence 
(les arts). 
 
Fin des Mongols au Moyen-Orient. 
(En 1526, ils fondent l’empire 
Moghol en Inde du Nord Ouest). 
 
Fuyant Tamerlan puis les Ottomans, 
les Tsiganes quittent l’Anatolie pour 
l’Europe. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 72 

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DU 16ÈME AU 18ÈME SIÈCLES 
 

LE MONDE MODERNE : 
UN NOUVEAU PARTAGE ENTRE RELIGION ET POLITIQUE. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 73 

 
 Les mondes chrétien et musulman connaissent chacun, au 16ème siècle, une véritable renaissance, caractérisée pour l’un et l’autre par la 

remise en cause des ambitions théocratiques universalistes du Moyen-âge. Nonobstant la différence de nature entre ces deux renaissances – la réinvention 

de la Raison profane (héritée de l’hellénisme) en Europe, le remplacement du projet de Califat par l’empire musulman non Arabe en Orient – elles sont 

toutes les deux caractérisées par une réorganisation de l’équilibre millénaire qui existait entre l’imperium religieux et la Cité politique. L’idée selon 

laquelle une coexistence harmonieuse est possible/souhaitable entre l’ordre du Ciel et celui de la Terre - cette idée s’effondre. 

 

 Ce qui émerge au 16ème siècle, et qui se manifestera pleinement à la fin du 18ème et au début du 19ème, c’est l’échec du christianisme et de l’islam à 

s’imposer comme bases suffisantes et consensuelles du lien social. Ni l’une ni l’autre de ces religions n’est en effet capable de résister aux forces 

émergentes de la modernité – effets sociaux et intellectuels des progrès techniques, recompositions identitaires nationales, renforcement des États 

centralisés. La société politique conquiert l’autonomie, dont le concept fut annoncé par l’hellénisme mais refoulé pendant des siècles par les projets 

théocratiques chrétien et islamique. 

 

 Là s’arrête le parallèle entre les deux mondes : le christianisme porte en lui, depuis l’origine, l’idée d’une distinction/séparation entre Dieu et 

César ; dans l’islam, les catégories permettant de penser cette distinction/séparation font défaut. Les conditions historiques de la naissance de ces deux 

religions ne sont sans doute pas étrangères à cette différence : le christianisme est né dans la persécution et a investi l’empire romain comme une greffe 

exogène ; l’islam est dès l’origine un projet conquérant à la fois religieux et politique. Tandis que l’Europe va inventer, sur la base de son héritage chrétien 

laïcisé,  un nouveau contrat social destiné à accompagner les progrès de la puissance, le monde islamique va rater le tournant de la modernité 

intellectuelle et économique, et entrer dans une longue période de déclin. 

 

 L’existence juive va être affectée par ces renaissances, au cours desquelles se joue le destin du monde moderne : 

 En Occident, après une éclipse forcée le temps que se constituent les États Nations modernes, du 15ème au 18ème siècles, les Juifs réintègrent très 

progressivement le corps social, où ils vont être tolérés sous la condition d’un abandon de leur identité communautaire. 

 En Europe orientale , à l’inverse, cette identité s’exprime pleinement, sur la ligne de faille entre les grands ensembles impériaux et religieux – la 

Russie orthodoxe, la Pologne et l’Autriche catholiques, la Prusse et l’Allemagne protestantes. 

 Dans l’empire ottoman, la protection relative dont bénéficient les communautés juives, renforcées par l’apport sépharade, leur permet de 

déployer leurs talents intellectuels et commerciaux, les Juifs étant les seuls dhimmis à ne pas avoir le droit de posséder et d’exploiter la terre. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 74 

 
LE 16ÈME SIÈCLE. 

 

 La Renaissance italienne et la Réforme protestante mettent fin à l’hégémonie sans partage de l’Église romaine : les guerres de religion 

(Henri IV et l’Édit de Nantes), le schisme anglican (excommunication de Henri VIII), la division de l’espace germanique (entre l’Autriche catholique et 

l’Allemagne protestante). Les États affirment leur autonomie par rapport à Rome dépossédée de l’imperium temporel. 

 Le conflit séculaire entre l’État national français et l’ambition impériale germanique, qui s’enracine dans la division de l’empire 

carolingien au 9ème siècle, prend le visage de la lutte entre François 1er et Charles Quint. Ce dernier est affaibli par la division géographique de l’empire 

(Autriche / Espagne) et par l’alliance à revers entre la France et les Ottomans. 

 Ivan le Terrible fonde l’empire de  Russie, après la destruction de Byzance par les Ottomans et le refoulement des Mongols, au 15ème siècle. Le 

déplacement du centre de gravité impérial vers l’Est (de Kiev à Moscou) abandonne l’Ukraine et les pays baltes à la Grande Pologne. Constantinople 

(désormais Istanbul) reste formellement capitale du christianisme orthodoxe, mais le Patriarcat de Moscou devient hégémonique. 

 Les Ottomans connaissent, avec Soliman, leur apogée territoriale et culturelle. C’est un empire à la fois oriental, européen, et nord-africain. 

Il a réunifié une grande partie du monde musulman, mais de vastes zones islamisées (asiatiques, perses, et arabes) échappent à son autorité. C’est la 

raison, en sus de sa non arabité, pour laquelle il n’est pas considéré comme un Califat à part entière. Il est dirigé par un Sultan, et la succession séniorale 

remplace la filiation dynastique des premiers califes mecquois. 

 

 

 Les Juifs d’Occident ont disparu en tant que communauté, après les grandes expulsions des 14ème et 15ème siècles. Ils ont émigré en grand nombre, 

principalement dans l’empire ottoman. Ceux qui restent deviennent des conversos ou Marranes (Aquitaine, Hollande, Angleterre, Italie), contraints de se 

fondre dans la société dominante. Ils vont constituer la base sociale et culturelle du futur judaïsme assimilé. 

 Le judaïsme ashkénaze, autour des foyers polonais et lituanien, échappe jusqu’à la fin du 18ème siècle aux dominations germanique et russe. Il 

bénéficie d’un statut d’autonomie quasi nationale, avec les Shtetl, les Chartes urbaines, les Conseils communautaires, et le Yiddish. Il s’organise autour du 

rabbinat et des yeshivot. Dans la seconde moitié du 18ème siècle, il donnera naissance au judaïsme orthodoxe et au hassidisme. 

 Le judaïsme sépharade bénéficie de la protection ottomane. Les Espagnols expulsés en 1492 font de la Palestine un foyer de la pensée kabbaliste, en 

donnant à celle-ci une forte dimension messianique (Isaac Louria et le tiqqoun - l’idée que l’unité divine n’est pas à l’origine du monde mais à la fin : elle 

est donc à venir). La kabbale lourianique donnera naissance, aux 17ème et 18ème siècles, aux mouvements de Sabbataï Tsevi et de Jacob Frank. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 75 

 
1500 / 1785 – L’Europe des Lumières. L’empire ottoman. L’âge d’or d’Ashkénaze. 
 

16ème 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

1600 
(5360) 

Extension en Europe de la 
Renaissance. 
La Réforme protestante. 
v.1517 : Luther (Allemagne). 
1519 : Charles Quint, 
empereur (Autriche/Espagne). 
1521 : François 1er s’allie avec 
les Ottomans (Soliman) contre 
Charles Quint. 
1530 : Collège de France. 
1534, Angleterre : schisme 
d’Henri VIII, l’Église anglicane. 
v.1535 : Calvin (Suisse) 
 Copernic (1473-1543) 
1545-1563 Concile de Trente 
Contre-réforme catholique. 
La Vulgate, Bible de référence. 
Début des persécutions contre 
les Protestants. 
Ignace de Loyola et les Jésuites. 
 Jean Bodin (1529-1596) 
1547,Russie : Ivan IV le 
Terrible. Premier tsar de Russie. 
1550-1551 : Controverse de 
Valladolid (sur les colonies). 
1556 : Philippe II (Espagne) et 
Ferdinand 1er (Autriche) 
remplacent Charles Quint. 
1562 : début des guerres de 
religion en France. 
1572 : la Saint-Barthélemy. 
1579 : naissance de l’Union 
Lituanie/Pologne/Ukraine. 
L’Église Uniate (cathos slaves). 
1582 : le calendrier de Grégoire 
XIII (dit Grégorien). 
1598 : Henri IV, Édit de 
Nantes. 

1501 : expulsion des Juifs de 
Provence. 
1506 : pogrome de Lisbonne 
1516 : le 1er ghetto juif  à Venise. 
1520-23 : 1ère édition imprimée  
de la Torah et du Talmud 
(Bromberg à Venise) 
1545 : première édition des 
midrashim (Venise). 
 
Les Juifs expulsés d’Europe de 
l’Ouest s’installent en Pologne, qui 
devient le centre du judaïsme. 
Ils obtiennent l’autonomie 
institutionnelle sur le modèle de la 
Charte de Cracovie (1264). 
Le développement du Yiddish et des 
yeshivot, est favorisé par 
l’imprimerie. 
 
1553 : des milliers d’exemplaires 
du Talmud sont brûlés à Rome 
Moïse ben Israël Isserlès 
(Rema) (1525-1572) 
Il adapte le code de Joseph Caro 
pour le monde ashkénaze. 
Yehouda Loew ben Bezalel : 
Maharal de Prague (1522-1609) 
Grand talmudiste ashkénaze, 
penseur du messianisme. 
1569 : expulsion des Juifs des 
États du Pape. 
Expansion juive en Ukraine (le 
fermage des propriétaires polonais) 

 
 
 
 
 
 
Prospérité des Juifs dans 
l’empire ottoman. Ils jouent un 
rôle d’intermédiaires (économie, 
culture) entre l’islam et l’Europe. 
 
 
 
 
 
Joseph Caro (1488-1575) 
Tolède, Turquie puis Safed. 
Il rédige le Chulchan Aroukh (La 
table dressée, 1567), code 
législatif de référence. 
 
Jacob Berab (Espagne, Safed) 
tente de restaurer la pratique de 
l’ordination (sémikha). 
 
Moïse Cordovero (1522-1570) 
(Ramaq) Kabbaliste à Safed. 
 
Isaac Louria (1534-1572) 
(Ari) Jérusalem puis Safed. 
Fondateur de la Kabbale 
messianique (le tiqoun). 
 
 
Fin de la période des richonim. 
Jusqu’à la Shoah : 
Les a’haronim (= les derniers). 

1501-1750 : dynastie chiite des 
Séfévides en Iran (Shah Ismaël 1er). 
1526, Inde : l’empire Moghol. 
Naissance des Sikhs. 
1516-1517 : Selim 1er 
Les Turcs prennent la Syrie, 
l’Égypte, l’Arabie et le Maghreb. 
Naissance du Califat ottoman. 
1520-1566 : Soliman le 
Magnifique. 
Conquête des Balkans. 
1529 : échec du siège de Vienne. 
1534 : les Ottomans prennent 
Bagdad. 
L’empire turc, dirigé par le Sultan, 
domine le monde arabo-musulman, 
sauf l’Iran (Séfévides) et le Maroc 
(royaume chérifien). C’est un 
Califat de fait, mais qui n’est pas 
souverain sur l’ensemble de l’islam. 
Apogée territoriale et culturelle des 
Ottomans. 
 
 
 
 
 
 
 
  
1571 : bataille navale de Lépante 
(Grèce). Victoire austro-espagnole 
sur les Turcs. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 76 

 
LE 17ÈME SIÈCLE. 

 En Europe occidentale : la monarchie absolue se consolide et s’épanouit en France (Louis XIII, Louis XIV et Louis XV) ; l’Angleterre, avec la révolution 

de Cromwell, se débarrasse de l’absolutisme pour donner naissance au libéralisme et à la monarchie contrôlée par le droit ; les États allemands 

protestants s’opposent à l’empire autrichien catholique (la guerre de Trente ans) et deviennent autonomes (le Traité de Westphalie). 

 Dans l’espace de la Réforme (Allemagne, Hollande, Angleterre), le retour des Juifs à la visibilité sociale commence à s’opérer discrètement. Le 

protestantisme – biblique, libéral, et industrieux – s’accommode plus aisément de la présence juive que l’absolutisme catholique français. Mais ce 

retour s’effectue sous le visage d’un judaïsme nouveau, façonné par le projet assimilateur des Etats modernes. Influencés par la culture marrane, 

tolérés dans la mesure où ils participent activement au développement du capitalisme (y compris dans les colonies américaines et asiatiques), les 

Juifs occidentaux amorcent un mouvement de rupture avec la tradition rabbinique. Le philosophe hollandais Spinoza (marrane portugais), qui 

échange la Torah contre le rationalisme, est emblématique de ce mouvement. 

 

 En Europe orientale, l’arrivée de la dynastie des Romanov au pouvoir (1613, et jusqu’en 1917), marque la naissance de la domination impériale 

russe. Elle entre en conflit avec la Pologne, qui comprend à cette époque les pays baltes, la Biélorussie et l’Ukraine. Les Cosaques ukrainiens, slaves et 

orthodoxes, se révoltent contre la domination polonaise catholique. 

 En Ashkénaze, les Juifs constituent à la fois un peuple autonome, et un groupe social intermédiaire entre les propriétaires terriens et les paysans. 

L’élite juive est chargée, en échange de la protection dont bénéficient les Shtetl, de fonctions administratives et commerciales. Ce statut expose les 

Juifs aux révoltes populaires : entre 1648 et 1660, les pogroms déciment les communautés orientales. Outre leur dimension sociale, ces pogroms ont 

également une dimension religieuse – Polonais catholiques et Cosaques orthodoxes, contre les Juifs. 

 

 L’empire ottoman, après deux siècles de magnificence et d’influence jusqu’à Venise et Cracovie, se voit brutalement privé de l’hégémonie 

commerciale par l’ouverture de nouvelles voies maritimes vers les Amériques et autour de l’Afrique. La Méditerranée n’est plus le centre du monde. Après 

un dernier assaut contre Vienne capitale des Habsbourg (1683), les Ottomans amorcent un repli territorial qui s’achèvera en 1917. 

 Le 16ème siècle avait été comme un « âge d’or » des Juifs dans l’empire ottoman. Le repli qui s’amorce au 17ème siècle rend la dhimmitude plus 

fragile. Les Juifs vivent dans des ghettos, soumis aux impôts et aux arbitraires locaux. C’est dans ce contexte qu’en Turquie apparaît Sabbataï Tsevi, 

inspiré par la kabbale lourianique. Il se proclame Messie et annonce l’heure de la Rédemption. Soumises aux persécutions en Ashkénaze et dans 

l’espace musulman, les communautés s’enflamment pour Tsevi, et des groupes importants de Juifs vont s’installer en Palestine. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 77 

 
17ème 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1700 
(5460) 

Amsterdam et Londres 
remplacent Venise et Gênes 
comme capitales du commerce 
international. 
Colonies dans les Amériques, en 
Afrique et en Asie. 
L’empereur Ferdinand II. 
1618 : guerre de Trente Ans, 
politique (empire vs nations 
allemandes) et religieuse (Église 
vs protestantisme). 
1620 : le Mayflower en 
Amérique. 
 
 Galilée (1564-1642) 
 René Descartes (1596-1650) 
 Blaise Pascal (1623-1662) 
(Jansénisme = augustinisme) 
1643 : Mazarin succède à 
Richelieu. Mort de Louis XIII. 
1648 : la Fronde nobiliaire. 
1648 : fin de la Guerre de 
Trente ans. Traité de Westphalie 
Victoire du modèle de l’État 
Nation sur l’empire germanique. 
1649 : Angleterre, chute de 
Charles 1er et Révolution de 
Cromwell, République puritaine. 
 Hobbes (Léviathan) et Locke 
(libéralisme). 
1660 : restauration de la 
monarchie anglaise. 
1661 : Louis XIV. 
1683 : Vienne, victoire des 
Habsbourg contre les Ottomans. 
1685 : France, révocation de 
l’Édit de Nantes. Réaction 
monarchique (Louis XIV). 
1688, Angleterre : victoire du 
libéralisme (Guillaume d’Orange, 
Bill of Rights). 

1602 : publication en Allemagne 
du premier livre sur le Juif errant 
(Ahasvérus). 
 
Émigration juive dans les comptoirs 
hollandais et en Amérique du Nord. 
1609 : Varsovie devient capitale 
de Pologne à la place de Cracovie 
(qui est le centre de la communauté 
ashkénaze). Cet éloignement expose 
les Juifs aux persécutions. 
1623 : Diète juive en Lituanie. 
Menasseh b. Israël (1604-1657) 
Lisbonne, Amsterdam. Il dialogue 
avec les chrétiens messianistes et 
négocie le retour des Juifs en 
Angleterre (1656). 
 Spinoza (1632-1677), Amsterdam 
Marrane portugais. 
1656 : exclu de la Synagogue. 
1670 : Traité théologico-politique 
1648-1660 : début des pogroms 
cosaques en Ukraine et en Pologne 
(Bogdan Chmielnicki). 
Au total ils font 500.000 morts. 
 
1656 : Cromwell décrète la 
réadmission des Juifs en Angleterre. 
Ils viennent principalement de 
Hollande. 
 
 
1670 : seconde expulsion des Juifs 
de Vienne (Autriche). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Nathan de Gaza (Gaza), élève 
du kabbaliste Louria, inspirateur 
de 
Sabbataï Tsévi (1626-1676) 
à Smyrne (Turquie) puis Gaza. 
Inspiré par les Marranes 
conversos expulsés d’Espagne et 
porteurs d’une kabbale 
messianique, Tsévi se proclame 
Messie (1665). Il provoque un 
grand mouvement d’émigration 
en Palestine, dans toutes les 
diasporas soumises aux 
persécutions, de l’Orient à 
l’Europe. 
Menacé de mort par les Ottomans, 
Tsévi se convertit à l’islam (1666). 
La secte des Sabbatéens (les 
Donmeh en Turquie). 

Déclin de la Méditerranée orientale. 
Les voies maritimes se développent 
dans l’Atlantique et autour de 
l’Afrique, au profit de l’Europe 
occidentale. 
Affaiblissement économique des 
Ottomans. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Chine, 1644-1911 : dynastie Qing 
(Mandchous) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1683 : défaite des Ottomans à 
Vienne. 
A partir du 18ème siècle, déclin 
progressif de l’empire. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 78 

 
LE 18ÈME SIÈCLE. 

 Le 18ème siècle européen est marqué par la victoire intellectuelle de l’humanisme rationaliste, qui s’origine dans l’hellénisme et le 

paganisme. La Renaissance italienne redécouvre la culture gréco-romaine. Cette victoire prend deux formes : 

 Philosophique : le mouvement dit des Lumières – qui est l’importation du paradigme scientifique dans la pensée philosophique (la critique). 

 Politique : la modernisation des Etats, sous les figures du despotisme éclairé (Autriche, Prusse, Russie), de la monarchie limitée par le droit 

(Angleterre, Hollande), et de la révolution démocratique (France). 

La consolidation de cette victoire va prendre grosso modo deux siècles : le 18ème et le 19ème, autour du pivot symbolique que constitue la Révolution 

française comme modèle absolu et radical, à la fois philosophique et politique. Au cours de ces deux siècles, les archaïsmes féodaux et les monarchies 

absolues seront balayés partout en Europe, à des rythmes propres selon les pays, au profit d’une conception profane et utilitariste de la politique. 

 Le processus de séparation entre Dieu et César, qui hante la Chrétienté depuis ses origines, est en voie d’accomplissement : 

 En France catholique, l’alliance entre l’Église romaine et le centralisme monarchique va générer, comme en miroir, l’émergence d’un modèle 

républicain qui articule citoyenneté démocratique et messianisme politique (le jacobinisme, qui servira de référence au projet communiste). 

 Dans les pays anglo-saxons protestants, au contraire, la séparation politique/religion s’opère dans le partage des tâches : l’État est voué au 

développement civil (droit démocratique et expansion économique), sans entrer en conflit avec le champ des valeurs (le christianisme réformé). 

 La victoire de l’humanisme rationaliste a, sur l’existence juive, des conséquences contradictoires : 

 A l’Ouest, elle permet un retour des Juifs à la visibilité sociale grâce aux valeurs d’égalité et de tolérance. En même temps, elle introduit le projet 

de l’émancipation assimilatrice, qui est la forme moderne de la disparition des Juifs par la conversion – non plus au christianisme, mais aux valeurs 

de l’Histoire comme progrès, de l’individu comme sujet politique, et de la nation comme seule communauté légitime. 

 A l’Est, le mouvement de centralisation et de modernisation étatiques génère le projet de détruire le particularisme des communautés 

ashkénazes. La Pologne met fin aux institutions communautaires autonomes. La Russie prend le relais en créant la « zone de résidence », où les Juifs 

sont consignés pour y subir le traitement spécial de l’assimilation forcée – mesures répressives et pogroms récurrents. 

 L’empire ottoman entre en déclin. Affaibli militairement depuis la victoire des Habsbourg en 1683, isolé des courants économiques qui sont 

désormais atlantiques et coloniaux, et culturels (les nouvelles tendances philosophiques et politiques), le monde musulman se replie sur lui-même. Au 

moment où l’Europe invente les Lumières, les Arabes du Golfe persique inventent le fondamentalisme wahhabite, qui s’oppose à la décadence ottomane 

en prônant la restauration de l’unité de l’islam et du Califat arabe. 

L’échec de l’aventure messianique de Tsévi et le repli musulman mettent les Juifs en difficulté (marginalisation économique et culturelle). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 79 

 
18ème 

 
La pensée des Lumières : 
France : D’Alembert, Buffon, 
Condillac, Condorcet, Diderot, 
Rousseau, Voltaire, Montesquieu 
Suisse : Helvétius 
Angleterre : Berkeley, Hume. 
Allemagne : Kant, Lessing (ami 
de Mendelssohn). 
 
 
 
1741-1757 : l’Église donne 
l’imprimatur aux ouvrages de 
Galilée (Benoît XIV). 

 Jacob Frank (faux Messie, 
disciple de Sabbataï Tsévi). Il  se 
convertit au christianisme. 
(1726-1791) Pologne 
 A l’Ouest, la Haskalah (les 
maskilim) est le mouvement des 
« Lumières juives ». Synthèse entre 
identité et modernité qui ouvre la 
voix à l’assimilation. 
Moses Mendelssohn 
(1729-1786) Allemagne. 
 A l’Est, le Hassidisme est une 
réaction mystique (issue de la 
kabbale) contre le rabbinisme. 
Israël Eliezer-Baal Chem Tov 
(1698-1760) Carpates, Moldavie. 
Le mouvement Habad (Loubavitch) 
est une restauration de l’étude au 
sein du Hassidisme (Lituanie). 
Schnéour Zalman de Liadi 
(1745-1813) 
Dov Baer de Loubavitch 
(1773-1827) 
 L’orthodoxie rabbinique (les 
mitnagdim) lutte contre le 
Hassidisme mais se rapproche de 
Loubavitch contre la Haskalah. 
Eliyah ben Salomon Zalman 
Gaon de Vilna (1720-1797) 

L’affaiblissement du pouvoir 
ottoman fragilise la situation des 
Juifs, livrés aux arbitraires locaux 
et aux persécutions. 
Développement des mellah , 
ghettos qui à la fois isolent et 
protègent les Juifs. 
 
 
 
 
Moïse Luzzato (1707-1747) : 
(Ramhal) Kabbaliste. 
Italie, Amsterdam, puis Safed. 
Chalom Charabi (1720-1777) 
(Rachach) Rabbin yéménite 
installé à Jérusalem. Kabbaliste. 
Isaac Azoulaï (1724-1807) 
(‘Hida) Jérusalem. Plusieurs 
voyages en Europe : Italie, 
Allemagne, Hollande, Angleterre, 
France. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mohamed ibn Abd al Wahhab 
(1703-1792) Arabie 
Le fondamentalisme wahhabite 
restaure le concept de l’unicité 
divine, contre les multiples hérésies 
apparues sous le règne « décadent » 
des Ottomans. 
1745 : Pacte de Nadjd, en Arabie 
Saoudite (alliance entre al Wahhab 
et al Saûd). Projet de restauration 
du Califat arabe, en réaction contre 
la décadence ottomane. 
Les wahhabites combattent les 
Ottomans jusqu’en Syrie et 
Mésopotamie. 
 

 Les “despotes éclairés” : 
1689-1725 : Russie 
 Pierre le Grand 
 
1740-1780 : Autriche 
 Marie-Thérèse et Josèphe II 
1740-1786 : Prusse 
 Frédéric II Hohenzollern 
 
1762-1796 : Russie 
 Catherine II 

Les pogroms sont la forme 
populaire de l’antijudaïsme en 
Europe de l’Est. Ils frappent les 
communautés ashkénazes pendant 
tout le 18ème siècle, et continueront 
par intermittence jusqu’à la 
Seconde Guerre Mondiale. 
1764 : la Pologne dissout le 
Conseil des Quatre Pays, qui 
organisait et représentait les 
communautés juives depuis 1580. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
1777 : Aliya de groupes hassidim 
à Safed (Palestine). 

Après son déclin économique au 
17ème siècle, l’empire ottoman est 
appauvri et rongé par la corruption 
et les conflits internes. 
Les révoltes des Janissaires (armée 
permanente) et des émirs 
périphériques (en particulier au 
Maghreb), affaiblissent le Sultan. 
Ses défaites sont de plus en plus 
nombreuses contre l’Autriche, la 
Russie, et les Perses. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 80 

 
LA RÉVOLUTION ET L’EMPIRE : LE MODÈLE DU JUDAÏSME « CITOYEN » ET SON EXPORTATION. 

Au sortir du 18ème siècle le peuple juif est divisé, et fragilisé face aux formes nouvelles de l’antijudaïsme. 

 Le pôle occidental : 

 Les État Nations où se développent le libéralisme et le capitalisme tournent la page de l’antijudaïsme chrétien, qui visait à l’isolement, à la persécution, 

et à la conversion des Juifs. Cet antijudaïsme va perdurer jusqu’à la Seconde guerre mondiale, mais il devient « réactionnaire » c’est-à-dire opposé à la 

modernité. Dans la plupart des pays, il est écarté du pouvoir (même en Espagne où l’Inquisition est abolie en 1834). 

 Les valeurs modernes (citoyenneté, laïcité, rationalisme, humanisme, universalisme, progrès) permettent aux Juifs d’accéder aux droits et d’échapper 

aux formes anciennes de persécutions. Le prix à payer est la réquisition qui leur est faite de disparaître comme peuple singulier parmi les nations. Le nom 

de Juifs est gommé au profit de celui d’Israélites – pratiquants d’une religion supposée être de même nature que le christianisme. 

 Dans l’Allemagne de l’Aufklarung, le mouvement de la Haskalah (les Lumières juives) se fait le relais de cette réquisition. Comme souvent lorsque des 

Juifs entrent dans la problématique de la séparation entre la religion et l’existence historique (Samaritains, Saducéens, Qaraïtes), c’est d’un retour 

fondamentaliste - à la Torah écrite contre la tradition, à l’hébreu contre le yiddish - que cette modernité juive se réclame. 

 L’émancipation des Juifs, et la réquisition normalisatrice qui l’accompagne, sont marquées par deux dates inaugurales : septembre 1791, la citoyenneté 

française est donnée aux Juifs (« Il faut tout refuser aux Juifs comme nation, et tout leur accorder comme individus ») ; 

1806-1808, Napoléon réunit le Grand Sanhédrin et crée le Consistoire, qui institutionnalisent le judaïsme sur le modèle religieux chrétien. 

 Le pôle ashkénaze : 

 L’échec des aventures de Sabbataï Tsevi et de Jacob Frank ont généré l’apparition des hassidim, qui puisent eux aussi aux sources de la Kabbale mais 

pour en retenir une leçon mystique plutôt que messianique. Le rabbinat lituanien (le Gaon de Vilna) s’oppose à ce mouvement, qui relativise la voie de 

l’étude au profit de la communion personnelle avec Dieu. Mais cette divergence devient rapidement secondaire face à l’influence grandissante de la 

Haskalah dans une partie des élites juives séduite par le despotisme éclairé et le modèle répandu en Europe par Napoléon. En se rapprochant des 

orthodoxes pour lutter contre la Haskalah, les hassidim donnent naissance au mouvement Habad (créé par le rabbin de Loubavitch, en Ukraine). 

 L’annexion de la Pologne par la Russie (1795), et la création de la « zone de résidence » par Alexandre 1er, livrent les Juifs à l’arbitraire tsariste. 

 Le pôle ottoman : 

 Le repli identitaire favorise les revendications périphériques qui s’opposent à Istanbul. L’expédition égyptienne de Bonaparte (1799-1801), qui apporte 

les Lumières dans ses bagages, marque la naissance du nationalisme moderne dans l’espace islamique (Mehmet Ali, premier roi d’Égypte). 

 Les Juifs de Palestine, renforcés par l’aliya des orthodoxes et des hassidim ashkénazes, nourrissent l’espoir que Bonaparte les sauvera de la dhimmitude. 

Mehmet Ali décrète l’autonomie administrative de la Palestine (historiquement rattachée à Damas), et accorde des droits aux Juifs. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 81 

 
  L’émancipation, l’antisémitisme, le sionisme (1800 / 2000) 
 
1785 / 1895 – De l’émancipation à l’antisémitisme. 
 

 1781 : “Réforme politique des 
Juifs” (Christian Wilhelm 
Dohmn, Berlin). 

Il y a 40.000 Juifs en France : 
 Alsace : de culture ashkénaze, 
paysans et usuriers, plutôt isolés de 
leur environnement. 
 Avignon : descendants des Juifs 
du pape, pauvres et bien intégrés. 
 Bordeaux : de culture sépharade, 
anciens Marranes, bourgeois 
commerçants bien intégrés. 

 Perse : Ahmad Ahsâi fonde le 
Shaykhisme, qui est une dissidence 
messianiste universaliste du chiisme 
duodécimain. 
Le Shaykhisme donnera naissance, 
au 19ème siècle, au Babisme (1844) 
et au Bahaïsme (1863). 

1785 
 

1785-1788 : Abbé Grégoire. 
« De la régénération physique, 
morale et politique des Juifs ». 
1789 : la Révolution. 
 
 
 
 
 

Débats entre Jacobins (Grégoire, 
Robespierre) et Girondins 
(Mirabeau) sur le statut des Juifs : 
citoyenneté ou particularisme (12) 
Les Juifs bourgeois (Bordeaux) 
soutiennent les Jacobins ; les Juifs 
d’Alsace résistent à l’assimilation. 
27 septembre 1791 : les Juifs 
deviennent citoyens français. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 

1800 
(5560) 

1799-1804 : Bonaparte 
1804-1815 : Napoléon. 
 
 
 
 
L’empire français en Europe. 

 
1807 : le Grand Sanhédrin 
(portant sur la loyauté des Juifs). 
1808 : création du Consistoire. 
Le « décret infâme » (mesures 
discriminatoires contre les Juifs). 
Napoléon exporte le modèle 
français et répand la Haskalah. 

Bonaparte promet aux Juifs la 
création d’un État en Palestine 
(Déclaration de St Jean d’Acre, 27 
avril 1799). 
L’échec de l’expédition d’Égypte 
rend le projet caduc. 

1798-1801, Bonaparte en Egypte. 
Il importe les Lumières en Egypte 
(rationalisme et nationalisme). 
1805, Égypte : Mehmet Ali. 
Mamelouk albanais. 
Modernisation de l’Égypte. 
Émancipation des Juifs, fin de la 
dhimma. 

 
 

 
 
 
 
 
 

1814 

1801-1825 : Alexandre 1er 
Russie : annexion de la Pologne. 

Alliance des orthodoxes et des 
Loubavitch contre la Haskalah. 
Ouverture de la yeshiva orthodoxe 
de Volozhyne (près de Minsk). 
Haïm de Volozyne (1759-1821) 
Disciple du Gaon de Vilna. 
Création de la Zone de résidence 
juive. Politique assimilatrice en 
Russie (éducation, travail agricole). 

1806-1812 : Aliya de groupes 
orthodoxes à Safed (Palestine). 

Rupture de l’alliance historique 
entre les Ottomans et la France : 
Selim III s’allie à la Russie, 
l’Autriche et l’Angleterre. 
 
Début de la reconquête de l’Arabie 
saoudienne et wahhabite par les 
Égyptiens au service de l’empire 
ottoman. 

(12) « Il faut tout accorder aux Juifs en tant qu’individus, et ne rien leur accorder en tant que peuple » (Comte de Clermont-Tonnerre, jacobin). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 82 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LE 19ÈME SIÈCLE : 

 

LA RAISON UNIVERSELLE, LES ÉTATS NATIONAUX, 

ET LA SINGULARITÉ JUIVE. 

 
 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 83 

 
Le 19ème siècle dont nous parlons ici commence en 1815 (Congrès de Vienne) et se termine en 1918 (Traité de Versailles). 

Trois grandes tendances caractérisent ce siècle : 

 L’exacerbation du conflit entre la forme étatique nationale et la forme impériale. 

Le Congrès de Vienne marque la restauration provisoire des souverains impériaux prérévolutionnaires (Autriche, Prusse, Russie). Mais leurs jours sont 

comptés face aux valeurs modernes des Lumières et du nationalisme, devenues normatives depuis la Révolution française et leur diffusion en Europe par 

Napoléon. La Russie oscille, selon les tsars au pouvoir, entre l’autoritarisme féodal et le libéralisme capitaliste, sans parvenir à enrayer la montée de 

l’agitation populaire (qui aura le dernier mot, entre 1905 et 1917) ; l’Autriche est incapable de résister au mouvement des nationalités (1848), qui fait 

exploser l’empire (Hongrie, Balkans, Italie) ; la Prusse unifie les Etats allemands (1866-1870), et fonde une configuration politique particulière qui associe 

la puissance militaire, la modernité techno-industrielle, et le libéralisme intellectuel de la Réforme et des Lumières (le Kulturkampf). L’empire ottoman est 

progressivement démembré, par la colonisation française au Maghreb, le soutien anglais aux nationalismes d’Egypte et d’Arabie, et les indépendances 

balkaniques (Grèce, 1830). Dans le même temps, les Etats nationaux occidentaux (Angleterre, France, Espagne) consolident leur expansion coloniale – qui 

est une renaissance moderne et mondialisée du projet impérial ancien. Le conflit entre le modèle impérial et le modèle national explosera en 1914-1918. 

 La consolidation hégémonique de la pensée rationaliste issue des Lumières. 

La Science, la Culture, et l’Etat, sont au cœur de cette consolidation. La mission qui leur est dévolue par la modernité est de réaliser l’universalisme, 

mission dans laquelle les religions et les empires anciens ont échoué. 

La Science est à la fois le paradigme du savoir (critique et expérimentation) et le moteur du progrès économique et social dans les sociétés industrielles 

capitalistes. La Culture est la reprise moderne du concept grec de civilisation, qui légitime le projet universaliste et la mondialisation coloniale. L’Etat est 

l’acteur central de l’Histoire comme messianisme politique, qui doit faire advenir la Paix Universelle par la raison et le droit (de Kant à Hegel). 

On entend bien à cet énoncé que des Idoles sont nées, qui proclament « la mort de Dieu ». L’Eglise romaine résiste à cette annonce, pendant tout le 19ème 

siècle et la première moitié du 20ème. Elle va s’y épuiser intellectuellement, moralement et politiquement, à l’inverse du christianisme réformé anglo-saxon 

qui épouse le sens de l’Histoire, et s’en trouvera payé en retour avec l’hégémonie américaine à la fin du 20ème siècle. 

 La naissance du projet d’éradication de la singularité juive. 

Dans cette configuration politique et intellectuelle, les Juifs sont le grain de sable dans la machine historique. Ils n’ont en partage aucune des catégories 

nouvelles de la pensée, et ils sont de trop dans la répartition des rôles idéologiques et des territoires. Injonction leur est faite de disparaître pour ce qu’ils 

sont – étrangers aux idées communes de religion, de nation, et d’universalité humaniste et rationaliste. 

La mise en place de cette injonction se déroule en trois temps : le projet émancipateur, la montée de l’antisémitisme moderne, la naissance du sionisme. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 84 

 
LE 19ÈME SIÈCLE (1. LE PROJET ÉMANCIPATEUR). 

Le rationalisme et le nationalisme sont les opérateurs privilégiés du projet assimilateur, relayé par les Juifs de la Haskalah . 

 

 En Occident, les communautés récemment intégrées dans la citoyenneté par les Etats Nations donnent naissance à la figure du Juif moderne, modèle 

de la réussite sociale dans les domaines de l’économie et de la culture. A l’inverse du Juif errant, étranger, misérable et parasite, que l’antijudaïsme 

chrétien avait popularisé, le Juif moderne est national, prospère et créateur de richesses (matérielles et intellectuelles). Il s’est converti en Israélite, c’est-

à-dire en citoyen laïc pratiquant en privé une religion comme les autres. Assez souvent, il passe d’ailleurs sans difficulté du judaïsme à une forme libérale 

de christianisme, généralement protestant (tous les descendants de Moses Mendelssohn, fondateur de la Haskalah, se convertissent). 

En France, le judaïsme officiel se rallie au projet républicain humaniste et industriel ; en Allemagne, au savoir universitaire scientifique et philosophique 

(la Wissenchaft) ; aux Etats-Unis, il devient « réformé » pour mieux se rapprocher du protestantisme anglo-saxon dominant. Partout, le judaïsme est un 

vivier d’entrepreneurs industriels et financiers (Rothschild, Lazare, Worms, Crémieux, Disraéli, etc.), qui mettent en œuvre de façon active et talentueuse 

le projet de mondialisation libérale. 

 

 En Europe orientale, les progrès de l’assimilation et de la Haskalah sont soutenus et encouragés par les Etats impériaux, avec un certain succès dans 

les élites juives pour ce qui concerne la Prusse et l’Autriche (le judaïsme viennois). Mais ce mouvement rencontre deux obstacles : d’une part la réalité du 

peuple ashkénaze, qui fait masse dans les shtetl  (villages et quartiers communautaires) et qui reste fortement unifié autour des yeshivot et des rabbins 

orthodoxes et hassidim ; d’autre part les limites à l’émancipation posées par le caractère autoritaire des Etats d’Autriche, de Prusse, et plus encore de 

Russie où se trouve concentrée, dans la « zone de résidence » (Pologne, pays baltes, Ukraine), la grande majorité des populations juives. 

 

 Dans l’empire ottoman, les formes traditionnelles de la dhimmitude sont bouleversées par l’influence de la modernité européenne. L’émergence de 

revendications nationales arabes, qui prennent forme à l’occasion du déclin rapide de l’empire ottoman, est simultanée de l’éveil d’une conscience juive 

pré-sioniste, issue des mouvements messianiques et des aliyot sépharades et ashkénazes du 16ème au 18ème siècles. De surcroît, le messianisme colonisateur 

occidental, fondé sur les Lumières, introduit dans les équilibres locaux des éléments fortement déstabilisateurs : la présence coloniale (française au 

Maghreb, anglaise au Moyen-Orient) favorise l’émergence d’une petite bourgeoisie juive bénéficiaire de privilèges par rapport aux musulmans ; l’Alliance 

Israélite Universelle milite pour « éclairer » les Juifs orientaux et les conformer aux normes européennes. Dans le monde islamique, c’est au projet d’une 

assimilation à la culture européenne que les élites juives sont soumises. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 85 

 
  Début du 19ème siècle : 3,3 M de Juifs, dont 3 M en Europe. 

A la fin du siècle : 7,5 M dont 7 M en Europe. 
 

1815 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1850 

1815 : Louis XVIII 
Le Congrès de Vienne réorganise 
l’Europe au profit de l’Autriche, 
de la Prusse et de la Russie. 
1824 : Charles X 
 
F. Hegel (1770-1831) 
Karl Marx (1818-1883) 
 
Les « Trois Glorieuses ». 
1830 : Louis Philippe 
Monarchie de Juillet. 
 
Indépendance des États 
d’Amérique latine. Suppression 
de l’Inquisition (+ en Espagne). 
 
1848 : la 2ème République. 
Les révolutions nationales en 
Europe. Elles sont écrasées. 

Le franco-judaïsme et le germano-
judaïsme (Allemagne, Autriche). 
1820-1850 : assimilation 
progressive des Juifs occidentaux. 
Ils sont Saint-Simoniens, libéraux, 
et conquièrent des postes de 
pouvoir dans l’économie et dans la 
culture (Crémieux, Rothschild, 
Worms, etc). Conversions au 
christianisme (Heinrich Heine). 
Abraham Geiger fonde le judaïsme 
réformé (Allemagne, USA) 
La néo-orthodoxie (S-R Hirsch). 
Roumanie : le Malbim. 
1843 : création du Bnaï Brith à 
New-York (institution d’entraide 
juive internationale). 
Karl Marx : La question juive. 
Les Juifs libéraux participent aux 
mouvements de 1848. 

Sous Mehmet Ali, les Juifs 
d’Egypte et de Palestine 
obtiennent des droits. 
 
 
 
 
 
 
 
 
Au Maghreb, la colonisation 
française. Prospérité des Juifs. 
1840 : les Ottomans reprennent 
Jérusalem. 
1840, Damas : accusation de 
meurtre rituel, pogromes.  
Interventions de Crémieux 
(France) et Montefiore (GB) en 
faveur des Juifs. 

Conquêtes de Mehmet Ali : 
Arabie (1811-1818), Soudan 
(1820), Palestine et Syrie (1831). 
Premières manifestations des  
nationalismes arabes, renforcées 
par la perte de légitimité du 
Sultanat ottoman (1839-1856 : 
réformes Tanzimat qui met fin à la 
dhimmitude et égalise les statuts au 
sein de l’empire). 
 
1830 : indépendance de la Grèce. 
1838 : Mehmet Ali menace 
Constantinople, où il est repoussé. 
1840 : replié en Egypte, il y 
devient le 1er roi dont l’autonomie 
est tolérée par les Ottomans. 
Naissance du Liban autonome. 
1849 : mort de Mehmet Ali. 
Sa dynastie lui survit. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

1875 

1825-1855 (R) : Nicolas 1er 
1852-1870 (F) : Napoléon III 
1855-1881 (R) : Alexandre II 
Fin de la féodalité et 
développement du capitalisme. 
1866 et 1870 : 
Défaite des Habsbourg (Sadowa). 
Empire allemand. Bismarck. 
Le Kulturkamf : Lumières, 
Réforme, et despotisme éclairé 
(= pangermanisme) contre Eglise 
catholique, Autriche et Pologne. 
1870 : fin des Etats de 
l’Eglise. De Léon XIII à Pie XII, 
les Papes tentent de redéfinir les 
rapports entre l’Eglise et la 
modernité (les Encycliques). 
F. Nietzsche (1844-1900) 

Russie : politique anti-juive dans 
la Zone de résidence. 
 
Russie : l’Etat favorise la Haskalah 
et l’assimilation des Juifs. 
Allemagne : le mouvement de la 
« Science du judaïsme » importe le 
positivisme dans les élites juives 
(Léopold Zunz, M. Moser, E. Gans). 
1862 : « Rome et Jérusalem », de 
Moses Hess (projet d’Etat juif). 
 
1870 : les Juifs allemands 
accèdent à la citoyenneté, création 
d’un Consistoire. 
Mouvement « Moussar », Lituanie 
(R. Israël Salanter, 1810-1883) : 
réhabilitation de la morale juive. 

Exil des Juifs de Damas (surtout 
Karaïtes). 
1860 : abolition formelle du 
statut de dhimmi dans l’empire 
ottoman (Tanzimat). Il reste 
appliqué de fait jusqu’en 1918. 
1860 : l’Alliance Israélite 
Universelle. Créée à Paris pour 
« apporter les Lumières aux Juifs 
d’Orient ». Développement d’un 
réseau d’écoles et de centres 
culturels. 
1870, Algérie : le Décret 
Crémieux donne la citoyenneté 
aux Juifs mais pas aux Arabes. 
En 1830, il y avait 50% de Juifs à 
Jérusalem. A partir de 1865, il y 
en a 65%. 

Au cours du 19ème siècle, l’empire 
ottoman est progressivement 
démembré : au Maghreb 
(colonisation française en Algérie et 
Tunisie), en Egypte (royaume 
autonome), dans les Balkans 
(indépendance de la Grèce en 1830, 
pressions russes sur le Détroit), 
dans la région du Caucase (révoltes 
arméniennes et kurdes). 
 
 
1869, Egypte : le canal de Suez. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 86 

 
LE 19ÈME SIÈCLE (2. L’ANTISÉMITISME MODERNE). 

 L’antisémitisme qui naît au 19ème siècle, dans toute l’Europe, est l’héritier des anciennes formes de l’antijudaïsme et il est en rupture avec elles. 

 L’antijudaïsme chrétien vise la conversion des Juifs à la Nouvelle Alliance, au terme d’un processus long au cours duquel l’Eglise et les 

Etats ont utilisé, alternativement ou simultanément, la protection et les persécutions. 

 L’antijudaïsme rationaliste issu des Lumières vise la conversion des Juifs à la modernité laïque, sous la double figure du « citoyen utile » 

et de l’Israélite, à travers la destruction juridique des communautés et l’avènement de l’individu comme sujet social. 

Dans les deux cas il s’agit d’en finir avec la singularité juive, que les catégories de la sociologie historique échouent à réduire : ethnie, nation, culture, 

religion - le nom de Juif est le signifiant d’une existence qui excède le sens de ces définitions, parce qu’elle est nouée à la transmission de la Révélation 

qui constitue les Juifs en peuple de la Loi et de la Promesse. Pour en finir avec la singularité juive, il faut l’assimiler dans l’universalisme humaniste. 

 L’antisémitisme moderne prend acte de l’échec de ce projet de conversion et d’assimilation. En Europe orientale, parce que le judaïsme ashkénaze 

résiste par l’effet de masse, et grâce à la solidité de ses traditions et de ses structures sociales. En Europe occidentale, parce que derrière le converti et 

l’assimilé pointe le Marrane - celui qui, en dépit de son apparence de « nouveau chrétien » et de citoyen laïc, reste noué comme malgré lui à une tradition 

étrangère (qui est la traduction politique de étrange). 

Il n’y a rien de scandaleux, ici, à constater que l’antisémitisme moderne pointe, sous une forme négative (le rejet, la détestation), ce qui constitue le réel 

du nom de Juif, c’est-à-dire la positivité singulière de l’existence dont il est le signifiant. Positivité singulière que l’universalisme humaniste avait forclos, 

et avait ainsi cru pouvoir dépasser. De ce constat paradoxal (il y a dans l’antisémitisme une vérité sur le réel Juif qui s’exprime sous forme négative) 

découle (1) que l’existence juive précède l’antisémitisme et n’est pas définie par lui ; (2) que l’antisémitisme n’est pas soluble dans l’universalisme 

humaniste (chrétien, démocratique, ou communiste). 

L’antisémitisme moderne ne vise donc plus la « croyance » supposée des Juifs, ni la « culture » juive, ni le « communautarisme » (le particularisme) juif – 

qui peuvent faire l’objet d’un traitement politique rationnel. Il vise l’être juif en tant que tel, le nom de Juif en tant qu’il est le signifiant d’un noyau qui 

reste irréductible aux catégories historiques. En s’inspirant du scientisme propre au 19ème siècle, il donnera à ce noyau irréductible qu’il ne sait pas 

nommer le nom de « race », qui manque bien évidemment son objet. 

L’antisémitisme moderne est sans idéologie politique : il est de Droite au nom de la nation et du catholicisme ; il est de Gauche au nom de la raison, de 

l’égalité, de la lutte des classes. Bien que différent des antijudaïsme religieux et rationaliste, il peut s’appuyer sur eux tactiquement, en les radicalisant. 

 Les empires d’Europe centrale et orientale sont en première ligne de ce combat contre les Juifs, même si l’antisémitisme n’épargne ni la supposée 

tolérance libérale (l’affaire Dreyfus en France, 1894) ni la supposée tolérance musulmane (l’affaire de Damas, 1840). La Russie, la Prusse et l’Autriche, 

vont expérimenter de façon radicale le projet antisémite – du fait de leur nature autoritaire et de la présence massive des Juifs en leur sein. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 87 

 
1875 1875 : 3ème République. Développement de l’antisémitisme. 

Il est de Droite (religieux et 
nationaliste) et de Gauche 
(populiste et égalitariste). 
Prusse : antisémitisme d’Adolf 
Stöcker et de son Parti des 
Travailleurs Socialistes Chrétiens, 
soutenu par Bismarck. Pogroms. 
1879 : « Victoire du judaïsme sur 
le germanisme » de Willem Marr. 
Premier usage revendiqué du 
concept d’antisémitisme. 

  

1880 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1895 

1881-1894 : Alexandre III 
Russie. Politique autoritaire. 
 
 
 
 
 
 
 
 
France :  
 Exacerbation des conflits entre 
la Droite catholique anti-
démocratique et la Gauche 
républicaine et socialiste. 
 Agitation des Boulangistes. 
 Attentats anarchistes. 
 Scandale de Panama. 
 Alliance anti-allemande entre 
la France et la Russie (autoritaire 
et antisémite). 

1881-1882, Russie : 
pogroms de masse (13). 
1880-1914 : 3 millions de Juifs 
quittent l’Europe de l’Est, vers 
l’Ouest, les USA, et la Palestine. 
Léon Pinsker écrit : « Auto-
émancipation ». 
Création de l’ORT destinée à 
transformer les Juifs russes en 
paysans et artisans « utiles ». 
A Odessa, les « Amants de Sion », 
mouvement sioniste. 
Ahad Aam tente de concilier 
sionisme et tradition juive. 
1885, USA : Déclaration de 
Pitsburgh (judaïsme réformé). 
1880-1886 : à Vilnius, édition du 
Talmud, qui sert de référence. 
1892, Russie : fermeture de la 
yeshiva de Volozhyne. 
1894, France : affaire Dreyfus. 
1895, Autriche : à Vienne, 
l’antisémite Karl Lueger élu Maire. 

 
 
1ère Aliya (25000 personnes) 
Début de l’immigration juive de 
masse en Palestine. 
Importants financements de 
Edmond de Rothschild. 

1882, Egypte : protectorat 
anglais. Le Roi continue à dépendre 
d’Istanbul. 
 
 
 
Forte immigration arabe en 
Palestine, attirée par l’activité 
économique des Juifs et par le 
délitement de l’autorité ottomane. 

(13) Les pogroms de 1881-1882, qui suivent l’assassinat du tsar Alexandre II le 1er mars 1881, ne sont pas pires que tous les autres subis par les Juifs de 
Russie et de Pologne depuis le 17ème siècle. S’ils ont provoqué des réactions aussi importantes (émigration massive vers l’Ouest et vers la Palestine, 
renforcement irréversible du projet sioniste) c’est que, survenant après les réformes modernistes de Alexandre II, ils apparaissent comme désormais 
intolérables, aussi bien pour les masses juives que pour les élites qui avaient mis leurs espoirs dans la Haskalah. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 88 

 
LE 19ÈME SIÈCLE (3. LA NAISSANCE DU SIONISME). 

 Les antécédents. Le sionisme politique ne naît pas ex nihilo du cerveau de Théodore Herzl, en 1895-1896. 

 Le retour à Sion est un élément structurant du judaïsme depuis l’exil à Babylone (6ème siècle avant è-c) et plus encore depuis la grande dispersion du 2ème 

siècle è-c. Les liens entre la diaspora et la terre d’Israël ont toujours été à la fois symboliques (« Si je t’oublie jamais, Jérusalem, que ma droite me refuse 

son service ! Que ma langue s’attache à mon palais, si je ne me souviens toujours de toi, si je ne place Jérusalem au sommet de toutes mes joies ! », 

Psaumes 137 – 5,6) et réels (échanges intellectuels, mouvements de population, etc.). 

 Rebaptisée « Palestine » par les Romains en 135, christianisée par Byzance jusqu’en 635, puis islamisée par les Arabes et les Turcs, la terre des Juifs a 

toujours été un refuge, même fragile, pour les exilés (les Sépharades expulsés, les Kabbalistes, les orthodoxes lituaniens et les hassidim) et un objectif 

pour les activistes messianistes (le Sabbatéisme). 

 La présence des Juifs en Palestine est permanente depuis la dispersion de 135. L’interdiction de posséder et de travailler la terre en Islam fragilise leur 

statut et en fait des étrangers dans leur propre pays. Il faut attendre l’expédition de Bonaparte pour que l’idée de pouvoir échapper à la dhimmitude leur 

vienne. La conscience nationale juive est importée d’Europe, en même temps que le nationalisme arabe (Mehmet Ali en Egypte). 

 Au 19ème siècle, avant même Théodore Herzl, plusieurs penseurs juifs élaborent, en réaction contre l’antisémitisme, un sionisme encore hésitant et 

romantique (Moses Hess en Allemagne, 1862 ; Léon Pinsker et les « Amants de Sion » en Russie, 1885). 

 Le sionisme et les Lumières. Le sionisme, c’est la réponse juive à l’échec des Lumières, formulée dans les catégories des Lumières. 

 Echec des Lumières, à la mesure des espoirs mis en elles par les Juifs de la Haskalah, qui pensaient la haine des Juifs soluble dans la raison 

démocratique. L’idée sioniste a pris sa forme achevée dans la pensée d’un Juif autrichien, intellectuel assimilé (Herzl était journaliste, c’est à ce titre qu’il 

suivait le procès Dreyfus à Paris), scandalisé de constater que l’affaire Dreyfus ait pu se dérouler dans le pays de la Révolution. 

 En tant qu’il se veut la réponse juive au problème de l’antisémitisme, c’est dans les masses pauvres et persécutées d’Ashkénaze que le sionisme va se 

développer le plus rapidement. Ce sont elles en effet qui subissent de façon continue la politique anti-juive du pouvoir tsariste (grands pogroms sous 

Alexandre III et Nicolas II). Les deux premières aliyot  (1880-1890 et 1905-1914) sont presque exclusivement russes. 

 Le sionisme est une pensée politique et non religieuse. Il importe dans le peuple juif des catégories qui lui sont étrangères : laïcité et nationalisme. Il est 

l’autre façon de réaliser la Haskalah (la première étant l’assimilation). L’objectif affiché du sionisme est de normaliser le peuple juif, en lui attribuant un 

territoire et un Etat nationaux au même titre que ce qu’ont obtenu au 19ème siècle les peuples européens et au 20ème siècle les peuples colonisés. 

 Le projet sioniste est de fonder un Etat des Juifs et non un Etat juif. C’est à ce projet, considéré comme idolâtre, que se sont opposés, pendant plusieurs 

décennies, les religieux orthodoxes et hassidim, malgré les tentatives de synthèse (le rabbin Abraham Kook par exemple). La Shoah et l’existence de l’Etat 

d’Israël ont, dans la réalité, modifié les termes de ce débat, essentiel pour l’identité juive, sans pour autant le clore. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 89 

 
1895 / 1917 – La naissance du sionisme. 
 

 LE MONDE LA DIASPORA LE YISHOUV / ISRAÊL LE MOYEN-ORIENT 
1895 

 
 1895-1896 : Théodore Herzl, 

« L’État des Juifs ». 
1897 : 1er Congrès sioniste à Bâle. 
Vilnius : création du Bund (Parti 
Socialiste Juif, antisioniste). 

1896 : découverte de la Gheniza 
du Caire (synagogue karaïte dans 
laquelle on trouve les archives de 
plusieurs siècles de l’histoire des 
Juifs orientaux). 

1894 : les Arméniens profitent du 
conflit entre la Russie et les 
Ottomans pour se révolter dans l’Est 
de l’Anatolie. 
Premiers massacres de masse. 

1900 
(5660) 

Russie 
1894-1917 : Nicolas II 
Il poursuit la politique 
autoritaire d’Alexandre III. 
 
 
 
1905 : la 1ère Révolution 
russe. 

Russie : exacerbation de 
l’antisémitisme. Les Cents Noirs, les 
Protocoles des sages de Sion, le 
pogrom de Kichinev (1903). 
1904 : Pie X refuse de reconnaître 
le peuple juif et le sionisme (14). 
1905 : le 7ème Congrès sioniste 
choisit la Palestine pour être le 
futur Etat des Juifs (abandon de 
l’Argentine et de l’Ouganda). 
1906 : Simon Doubnov et le 
parti Folkiste, héritier du 
mouvement des « Sciences juives ». 
Il prône la défense de la culture 
yiddish, contre l’assimilation et 
contre le sionisme 
1908 : Conférence internationale 
pour la culture Yiddish (Pologne). 
1912 : Agoudat, parti orthodoxe 
ashkénaze anti-sioniste (Pologne). 
‘Hafèts ‘Hayim (1838-1933) 
1912-1913 : pogroms en Russie et 
en Pologne. 
La guerre met fin à l’émigration. 

 
 
 
 
 
 
 
1905-1914 : 2ème Aliya. 
(40000 personnes) C’est l’Aliya 
fondatrice du Yishouv (15). 
Eliezer ben Yehouda initie la 
renaissance de l’hébreu (parlé et 
écrit) comme langue nationale. 
 
 
 
1908 : première organisation 
d’autodéfense juive. 
1909 : premier kibboutz en 
Galilée et fondation de Tel Aviv. 
Début des violences arabes 
anti-juives. 
1913 : victoire définitive de 
l’hébreu dans le Yishouv . 

 
 
 
 
 
 
 
Rachid Rida (Egypte, 1865-1935) 
et la revue « Al Manar ». Premier 
grand penseur de l’islamisme, anti-
ottoman et fondamentaliste (retour 
aux sources, projet de Califat 
arabe). 
 
 
 
1908, Istanbul : révolte des 
Jeunes Turcs (nationalistes laïcs et 
modernisateurs). 
Sultanat constitutionnel. Projet de 
citoyenneté égalitaire. 
 
1911 : République de Chine. 

1914 1914-1918 : 
Première guerre mondiale. 

Deux tendances chez les Juifs 
allemands : exaltation patriotique 
du judéo-germanisme, retour au 
judaïsme orthodoxe (au contact des 
Juifs de l’Est). 

 
 
1916 : les accords Sykes-Picot 
dessinent la carte du Moyen-
orient mandataire. 

Les Ottomans alliés de l’Allemagne. 
1915 : génocide des Arméniens. 
1916 : Hussein ibn Ali, soutenu par 
les Anglais (Lawrence) dirige la 
lutte arabe contre les Ottomans. 

(14) « Les Juifs n’ont pas reconnu notre Seigneur, aussi nous ne pouvons reconnaître le peuple juif » (Pie X). 
(15) Yishouv : nom de la nouvelle communauté sioniste de Palestine, pour la différencier de l’ancienne présence juive. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 90 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

LE 20ÈME SIÈCLE : 

 

LES TOTALITARISMES, 

L’HÉGÉMONIE LIBÉRALE, 

ET LE RESTE JUIF. 

 
 

 
Le 20ème siècle commence en 1918 (Traité de Versailles) pour s’achever avec la décennie qui va de novembre 1989 (chute du Mur de Berlin) à septembre 

2001(attaque islamiste contre les Etats-Unis). Dans cette période, on peut distinguer quatre moments particuliers : 

 

1) L’écroulement de 14-18 est celui du monde issu des Lumières, tel qu’il avait été configuré par Napoléon et le Congrès de Vienne : 

 A l’Ouest, des Etats Nations où progressent lentement les idées démocratiques, et qui sont tournés vers l’expansion coloniale ; 

 A l’Est, des empires sauvés par le Congrès de Vienne, mais qui sont au terme de leur histoire : le despotisme éclairé est incapable de répondre aux 

nouveaux enjeux (revendications nationales, développement économique, liberté individuelle). 

Le projet prussien de contrer ce déclin, en réactivant le projet d’empire germanique dans les conditions nouvelles du développement capitaliste et 

du libéralisme culturel, sera la cause majeure de l’explosion de 14-18. 

La Grande Guerre Mondiale, c’est la fin du messianisme humaniste et rationaliste. Rétrospectivement, on voit que l’émergence du couple 

antisémitisme/sionisme, à la fin du 19ème siècle, a été comme le signe prémonitoire de cette faillite. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 91 

 
2) L’entre deux guerres et la Seconde guerre mondiale. 

 Le modèle des Etats Nations démocratiques occidentaux n’est plus conquérant, ni en Europe où il est contesté par les révolutions fascistes et 

communistes, ni dans le monde où la légitimité de la colonisation commence à être remise en cause par l’émergence des nouvelles identités nationales. 

 Les totalitarismes fasciste et communiste sont les rejetons monstrueux des Lumières, héritiers radicaux de l’étatisme national et du rationalisme 

progressiste. L’antisémitisme de l’un et de l’autre sont très différents en nature, mais ont en partage cette radicalité : tous les deux sont porteurs du projet 

d’apporter une solution définitive à la question juive  – le premier en mettant la technique et l’Etat moderne au service de la disparition physique des 

Juifs ; le second en mettant la dictature politique et idéologique (le stalinisme) au service de l’éradication des religions. 

 Le monde musulman, après la disparition de l’empire ottoman, entre dans l’ère des nations. Ce concept est par nature contradictoire avec le projet 

islamique de Califat (la Oumma politique). Le fantasme de « nation arabe », adossé à des alliances successives avec le fascisme et avec le communisme, et 

entretenu par l’érection du projet sioniste en mauvais objet unificateur, va tenter d’occuper le lieu de ce projet improbable. 

3) La seconde moitié du siècle. 

 Dévitalisés par les deux guerres mondiales, les Etats Nations occidentaux sont à nouveau frappés, cette fois par le processus de la décolonisation, qui 

met fin à leurs ambitions universalistes au profit d’une idéologie nourrie de pacifisme et de relativisme culturel. 

 Replié sur la posture néo-impériale du « socialisme dans un seul pays », le messianisme communiste passe une alliance stratégique avec le mouvement 

des libérations nationales anticoloniales. Cette alliance provoque sa division interne (le schisme URSS/Chine) et prépare son implosion. 

 Ainsi, pendant cette seconde moitié du siècle, le vide stratégique se fait progressivement devant la montée en puissance de l’hégémonie américaine. 

 Le nouveau paysage en fin de siècle. 

 Avec l’écroulement politique et idéologique du communisme, et du messianisme révolutionnaire qu’il incarnait, il n’y a plus de projet universaliste 

alternatif crédible à l’hégémonie américaine. Celle-ci ne repose pas seulement sur la puissance militaire, économique, et culturelle, mais aussi sur la 

légitimité normative dans le domaine politique (le référent démocratique) et dans le domaine idéologique (le christianisme réformé, devenu une sorte de 

morale universelle minimale, consensuelle, adaptable, et tolérante à l’égard des différences culturelles). 

 Le concept d’une Europe unie, auquel se sont convertis les Etats Nations du vieux continent, est davantage une affaire domestique (institutionnaliser la 

paix, maintenir le développement économique) qu’une ambition universaliste. L’Europe peut être autonome, elle ne constitue pas un modèle alternatif. 

 La résurgence archaïque du projet islamiste de Califat, sous le visage de la violence terroriste et du dogmatisme religieux, peut être analysée comme le 

symptôme du vide créé par cette absence d’alternative à la modernité libérale. Sans doute, le seul choix qui s’offre aujourd’hui à l’islam est-il entre la 

reddition à cette modernité (sous le nom « d’islam des Lumières ») et la répétition tragique de l’échec face au réel. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 92 

 
1917-1930 : LES TOTALITARISMES EN EUROPE, LE SIONISME ET LE NATIONALISME ARABE. 

 Avec le démantèlement de l’empire ottoman, qui tient autant à la défaite de 1918 qu’à des causes internes (le mouvement nationaliste des Jeunes 

Turcs, qui donne naissance au Kémalisme), la question posée est celle du destin du monde arabo-musulman. Celui-ci n’est porteur d’aucun projet 

politique unifié, malgré la tentative avortée de « nation arabe » dirigée par Hussein et soutenue tactiquement par l’Angleterre dans la guerre contre les 

Ottomans (Lawrence d’Arabie). Ce monde reste en deuil du Califat, qui est consubstantiel à l’islam politique. La naissance des Frères Musulmans en 

Egypte, dès 1928, est un symptôme du décalage qui existe entre la doctrine islamique et la réalité historique. 

 Les accords Sykes-Picot (1916) et le traité de Lausanne (1922) découpent le Moyen-Orient en Etats qui ne sont fondés sur aucune réalité 

nationale, à l’exception de la Turquie et de l’Egypte. La France hérite d’un mandat sur la Syrie et le Liban ; l’Angleterre sur l’Irak, la Jordanie 

(compensation attribuée à Hussein), et la Palestine (du Jourdain à la Méditerranée). 

 La Déclaration Balfour (novembre 1917) reconnaît la légitimité du projet sioniste, sous la forme de l’établissement d’un Foyer National Juif. Le 

concept d’Etat n’est pas utilisé, pour ne pas anticiper sur la nature juridique finale de la Palestine. Le Mandat de 1922, et le Livre Blanc de Churchill, 

garantissent les droits nationaux des deux communautés, arabe et juive : à ce stade, l’idée d’Etat binational est encore ouverte. Le projet de deux Etats 

séparés n’émergera qu’avec la Commission Peel (1937). 

 Le sionisme devient le mauvais objet unificateur du monde arabo-musulman, lequel ne peut pas se reconnaître dans les « nations » 

artificielles créées par les puissances mandataires, mais sans être en mesure d’y opposer un projet alternatif. Le sionisme est mauvais politiquement, 

parce qu’il incarne l’idée d’Etat Nation importée par l’Occident ; et il est mauvais religieusement, parce qu’il symbolise l’accession des dhimmis à la 

souveraineté sur une terre qui est substantialisée comme « musulmane ». 

 

 En Europe, l’échec du modèle issu des Lumières à empêcher la catastrophe de 14-18 produit deux rejetons inattendus des concepts d’Etat Nation 

et de progrès de la Raison : les totalitarismes fasciste et communiste, qui sont les héritiers révolutionnaires du nationalisme et du rationalisme. Le 

fascisme (Mussolini) et le nazisme (Hitler) radicalisent le culte du peuple-nation. Le marxisme-léninisme radicalise l’historicisme rationaliste hégélien. 

L’un et l’autre convergent dans le même culte de l’Etat et de la souveraineté politique. 

 Entre 1918 et 1930, les totalitarismes lèvent le voile sur leurs intentions au regard de la singularité juive : il s’agit de l’éradiquer 

définitivement. L’objectif est identique, mais les stratégies seront différentes. Le communisme est un universalisme : à ce titre, il peut offrir aux Juifs la 

voie de l’assimilation (et nombreux seront les Juifs à endosser le rôle du bon révolutionnaire). Le nazisme ne peut leur « offrir » que la disparition pure et 

simple, par des moyens qui, à cette étape, ne sont pas encore techniquement déterminés. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 93 

 
1917 / 1948 – Le Yishouv et la Shoah. 
 

1917 1917, Russie : 
Révolution bolchevique. 
Indépendance de la Pologne 
(annexée par la Russie depuis 
1795). 
11/1918 : armistice. 

Pogroms des armées blanches. 
Politique tolérante de Lénine à 
l’égard des Juifs. 
 
Pologne : pogroms et politique 
antisémite de l’Etat. 

2/11/1917 : Déclaration 
Balfour. Le gouvernement 
anglais reconnaît le sionisme, et 
propose la création en Palestine 
(16) d’un Foyer National Juif. 

Les Anglais (Général Allenby) 
chassent les Turcs de Jérusalem. 
Saoud (du Hedjaz) entre en guerre 
contre Hussein, prétendant légitime 
au titre de Calife (La Mecque). 
Lawrence d’Arabie. 

1919 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

1930 

1/1919 : Révolte spartakiste. 
République de Weimar. 
6/1919 : traité de Versailles. 
Fin des empires de Prusse et 
d’Autriche. 
 
 
 
 
1922 : les Accords de 
Latran, entre Pie XI et 
Mussolini, règlent le statut du 
Vatican à Rome. 
 
S. Freud (1856-1939) 
E. Husserl (1859-1938) 
M. Heidegger (1889-1976) 
 
1924 : Mein Kampf (Hitler). 
 
 
 
 
 
 
 
1928 : instauration du régime 
fasciste en Italie. 
1929 : le krach boursier. 
Crise économique mondiale. 

Juifs libéraux (République de 
Weimar) et Juifs spartakistes (Rosa 
Luxembourg). 
09/1919, Allemagne : 1er texte 
de Hitler élaborant le concept d’une 
solution définitive au problème juif. 
Il distingue antisémitisme 
passionnel/rationnel 
 
1922, URSS : les Juifs qui ne 
renoncent pas au judaïsme sont 
déclarés « ennemis du peuple ». 
Les institutions juives sont mises au 
service de la soviétisation des Juifs. 
1923 : création de Agoudat Israël 
(orthodoxes antisionistes). 
Rav Meïr Shapiro instaure la lecture 
quotidienne d’une page du Talmud 
(env. 7 ans) (daf yomi) 
Europe : large diffusion du livre 
« Les protocoles des sages de Sion ». 
L’industriel américain Henry Ford 
propage et finance l’antisémitisme 
(publications, Fondation, etc.), aux 
USA, en Europe, et dans les pays 
arabes. 
1928, URSS : création par Staline 
du Birobidjan, région autonome 
juive en Extrême-Orient sibérien. 

Rav Kook (1865-1935) : 
Il émigre de Lituanie (Volozhyne) 
en Palestine (1904). Grand Rabbin 
Ashkénaze du Yishouv (1920). 
3ème Aliya 
(35000 personnes) 
 
 
 
1922 : le Livre Blanc 
(Churchill) précise le caractère du 
projet de Foyer National Juif en 
Palestine, qui pourrait s’intégrer 
dans un Etat binational. Il est 
accepté par les sionistes et rejeté 
par les Arabes. 
 
 
 
La Transjordanie est interdite à 
l’immigration juive. 
Vladimir Jabotinsky fonde le 
courant dit « révisionniste », 
nationaliste et pro-occidental, qui 
milite pour le Grand Israël. 
1925 : création de l’Université 
Hébraïque de Jérusalem. 
4ème Aliya (80000 personnes) 
1929 : l’Agence Juive  
organise l’immigration juive. 

1920 : traité de Sèvres. 
Fin de l’empire ottoman. 
Mandats de la France (Syrie, Liban) 
et de l’Angleterre (Irak, Palestine). 
Palestine : émeutes arabes anti-
juives. Amin al Husseini, Mufti de 
Jérusalem, dirige le mouvement 
antisioniste. 
1921, Iran : Reza Chah Pahlavi. 
1922, royaume d’Egypte. 
Roi Fouad 1er 
Edition du Coran de référence pour 
toute version imprimée. 
Naissance de l’islamisme politique 
(projet de Califat arabe). 
1923 : traité de Lausanne. 
République turque : Mustapha 
Kemal. Abolition du Califat. 
1924, Arabie : 
victoire de Saoud sur Hussein. 
Les Anglais créent le royaume de 
Jordanie (Palestine orientale) 
qu’ils donnent à Abdallah Hussein, 
et le royaume d’Irak pour Faycal 
Hussein. 
 
1928, Egypte : naissance des 
Frères Musulmans(Hassan al Banna) 
1929, Palestine : émeutes arabes 
anti-juives, pogromes (Hébron). 

(16) La Palestine à cette époque est celle de l’empire ottoman : elle couvre ce qui est aujourd’hui la Jordanie, la Cisjordanie, et Israël. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 94 

 
1930-1945 : LE YISHOUV MENACÉ. LE NAZISME ET LA SHOAH. 

 Dans leur combat pour se dégager de la tutelle franco-anglaise, les mouvements nationalistes arabes se rapprochent, dans les années 30, de 

l’Axe germano-italien et de l’idéologie fasciste. Ce rapprochement n’est pas seulement tactique (« les ennemis de mes ennemis sont mes amis ») : y 

participe le fait que le nationalisme a été introduit dans ces pays sans le substrat culturel des Lumières (démocratie, laïcité), et donc que les Etats Nations 

s’y construisent davantage sur l’idée d’union et de mobilisation populaires que sur celle de la liberté citoyenne. 

Bien que l’antijudaïsme islamique ne soit pas de même nature que l’antisémitisme nazi, le rapprochement entre le nationalisme arabe et l’axe germano-

italien se renforce néanmoins du combat antijuif qui est mené dans la Palestine mandataire. La figure de Amin al Husseini, principal leader 

palestinien antisioniste pendant l’entre-deux-guerres, est emblématique de cette connivence : autour de son combat, il réunit les Frères Musulmans et les 

Chemises Vertes en Egypte, le social nationalisme d’Anton Saada en Syrie, le mouvement antimonarchique et pro-allemand de Rachid Ali en Irak. Al 

Husseini est reconnu et reçu par Hitler, il organise les Brigades Musulmanes dans les Balkans pour combattre les Alliés pendant la Seconde guerre. 

Ce qui résiste au sionisme dans cette période, ce n’est pas le nationalisme palestinien : la revendication arabe majoritaire est alors le 

rattachement de la Palestine à la Grande Syrie. Ce qui résiste, c’est le concept du lien indissoluble entre la « terre d’islam » et la Oumma. 

L’aggravation des violences entre les deux communautés, et la succession des projets de compromis sans cesse rejetés par les Arabes, conduisent les 

Anglais à l’idée d’une partition de la Palestine en deux Etats (Commission Peel), et à l’interdiction totale de l’immigration juive dans la zone du Mandat. 

 

 Sous le nom d’Hitler, c’est une révolution qui s’opère dans la pensée antijuive. Après que les Romains aient détruit l’Etat des Juifs et 

dispersé le peuple qui refusait d’être colonie de la « civilisation » ; après que le christianisme, puis l’islam, aient échoué dans leurs projets théocratiques 

de conversion du peuple qui transmet la Loi antérieure à tout empire ; après que la Raison occidentale ait tenté sans succès de rabattre la singularité juive 

sur un particularisme religieux – ce qu’invente Hitler, c’est l’idée de prendre le problème à la racine, qui est l’existence juive elle-même. Le nazisme rejette 

l’antisémitisme passionnel (la colère, les pogroms, etc.) au profit d’un antisémitisme rationnel : un objectif (éradiquer définitivement la singularité juive), 

une légitimité (le droit de l’Etat), des moyens d’effectuation (la technique, qui permet de mettre le crime à distance de toute passion). 

Ce programme est possible à penser et à mettre en œuvre, parce que le nazisme est fondé sur l’exaltation paroxystique de la souveraine liberté humaine, 

contre toute injonction transcendante – dont les Juifs sont les transmetteurs depuis le Sinaï. En cela, le nazisme n’est en aucune façon « barbare » : tout au 

contraire, il porte à son point d’incandescence la figure de la toute-puissance de l’Homme, qui est fondée sur le repli de la Parole dans l’immanence, 

depuis les Grecs. Ainsi la Shoah n’est-elle ni un effet de la haine, ni une conséquence de la guerre ou de toute autre détermination historique. Elle est 

l’idée qui vient logiquement à la pensée de l’Homme, quand toutes les tentatives pour réaliser son universalité en dépit de la singularité juive ont échoué. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 95 

 
1930 

 
 
 
 
 
 
31/7/1932 : victoire des Nazis 
aux élections législatives. 
30/1/1933 : Hitler au 
pouvoir. Le camp de Dachau. 
1934 : fin de la République. 
 
 
1936-1939 : 
Guerre d’Espagne. 
 
1938 : Anschluss (annexion de 
l’Autriche par l’Allemagne). 
Accords de Munich. 
1939 : annexion de la 
Tchécoslovaquie. 
Pacte germano-soviétique. 
Invasion de la Pologne. 

1900-1950 : deux générations 
d’intellectuels juifs s’interrogent 
sur l’assimilation, le sionisme, et le 
retour au judaïsme : 
Franck Rosenzweig, Martin Buber, 
Gershom Sholem, Léo Strauss, 
Walter Benjamin, Hannah Arendt, 
Stéphane Mosès, Emmanuel 
Levinas. 
Il y a 550.000 Juifs en Allemagne. 
L’antisémitisme d’Etat. 
1935 : lois raciales de Nuremberg. 
 
1937-38, URSS : Procès de 
Moscou et répression anti-juive. 
1938, Allemagne : la Nuit de 
Cristal. Violences antisémites. 
 
 
23/09/39 : mort de Sigmund Freud 
à Londres. 
Création du ghetto de Varsovie. 

1930 : le Plan Passfeld 
restreint les promesses faites aux 
Juifs. Il est accepté par les 
sionistes et rejeté par les Arabes. 
1930 : création du Mapaï, parti 
travailliste sioniste (Ben Gourion) 
Jabotinsky demande la création 
d’un Etat juif sur les deux rives du 
Jourdain. Il quitte l’OSM qui 
rejette ce projet. 
 
5ème Aliya (235000 personnes) 
1936-1939 : guerre civile en 
Palestine (Arabes / Juifs). 
1937 : le Plan Peel. 1er projet 
de partage de la Palestine à 
l’Ouest du Jourdain (partie 
juive/partie arabe). Division chez 
les Palestiniens (Nachachibi 
accepte, Husseini refuse). 
1939 : les Anglais ferment la 
Palestine à l’immigration juive. 

 
1931 : le 1er Congrès islamique 
mondial (Jérusalem) revendique la 
souveraineté arabe exclusive sur les 
Lieux Saints. 
1932 : indépendance des 
royaumes  d’Irak (Faycal 
Hussein) et d’Arabie (Ibn 
Saoud). 
Découverte du pétrole en Arabie 
saoudite et en Irak. 
 
Les nationalistes arabes (sunnites et 
chrétiens) s’allient à l’Italie et à 
l’Allemagne : Irak (Rachid Ali), Syrie 
(Anton Saada et le PSN), Palestine 
(Al Husseini), Egypte (Jeune Égypte, 
les Chemises Vertes, les Frères 
Musulmans). 
Exil de Al Husseini (Liban, Irak). 

1940 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

1945 

1940-1945 : 
Seconde guerre mondiale. 
22/06/41 : invasion de l’URSS. 
 
 
 
 
11/12/42 : entrée en guerre des 
USA. 
 
5/1942, USA : 
La Conférence sioniste de New 
York revendique la création d’un 
État juif indépendant (fin de 
l’hypothèse binationale). 

1940-1941 : Les ghettos. 
Exclusion systématique des Juifs.  
Été 41 : les Einsatzgruppen. 
Massacres massifs sur le front Est. 
Automne 41 : mise au point de 
l’extermination industrielle. 
(Chelmno, Auschwitz). 
12/12/41 : discours de Hitler 
ordonnant la destruction des Juifs. 
3/42 : la Conférence de Wamsee 
systématise l’extermination. 
Les camps de Birkenau, Maidanek, 
Belzec, Sobibor, Treblinka. 
4-5/0943 : soulèvement du ghetto 
de Varsovie. 
 
1880 : 7,8M de Juifs dans le monde 
1939 : 16,7M (13M en Europe) 
6M de morts pendant la Shoah 

 
 
 
 
 
 
 
Militarisation des organisations de 
défense juives : 
 La Hagana (Agence Juive). 
 L’Irgoun (« révisionnistes »). 
 Le Groupe Stern (extrémistes). 
Ce dernier est le seul à poursuivre 
la lutte contre les Anglais pendant 
la guerre. 
1944 : la Brigade Juive en Italie 
aux côtés des Américains. 
L’Irgoun (M. Begin) reprend la 
lutte contre les Anglais. 

La Turquie et les nationalistes 
arabes soutiennent l’Axe. 
1941, Irak : pogromes antijuifs et 
échec d’un coup d’état pro-nazi 
soutenu par les nationalistes arabes 
(Rachid Ali, Michel Aflak, Al 
Husseini). 
28/11/41 : rencontre entre Hitler 
et Al Husseini. 
 
11/1942 : les Allemands sont 
arrêtés dans le Caucase (Stalingrad) 
et en Égypte (El Alamein). 
1943 : République du Liban. 
 
 
Balkans : Al Husseini organise les 
Brigades SS musulmanes (Bosnie et 
Albanie) aux côtés des Allemands. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 96 

 
LA NAISSANCE DE L’ÉTAT D’ISRAËL. 

 En 1946-1947, le projet de création de deux États en Palestine fait l’objet d’un consensus dans la communauté internationale. D’une part, 

parce que c’est à ce point qu’est parvenue la réflexion britannique avec la Commission Peel ; d’autre part, parce que la prise de conscience de la 

dimension de la Shoah rend moralement impossible de refuser un refuge aux Juifs. Les États arabo-musulmans s’opposent toujours au projet de partage, 

mais leurs sympathies pro-allemandes pendant le conflit ne les met pas en situation de pouvoir rallier des forces autour d’eux. 

 Les violences sionistes et arabes contre les Anglais se multipliant, l’ONU met fin au Mandat et, par la Résolution 181 du 29 novembre 1947, décide le 

partage en deux États, l’un Arabe et l’autre Juif, Jérusalem étant placé sous contrôle international. L’État d’Israël est proclamé le 14 mai 1948. 

 La réaction immédiate des États arabes est la guerre, la tentative d’invasion d’Israël pour détruire le nouvel État. Malgré l’inégalité des forces 

(l’armée israélienne n’est à ce stade que la réunion des milices anti-anglaises de la période du Yishouv, et aucune puissance extérieure ne vient à son 

aide), elle se termine quelques mois plus tard (1949) au désavantage des agresseurs, qui sont repoussés. 

 La guerre modifie la donne telle qu’elle était prévue par l’ONU : la ligne d’armistice est sensiblement différente de la frontière définie par le 

plan de partage ; et la ville de Jérusalem, qui devait être internationalisée, est divisée entre une partie arabe et une partie israélienne. Surtout, et c’est 

sans doute le plus important au regard de l’avenir, l’État arabe de Palestine ne voit pas le jour. Le nationalisme palestinien naissant est absorbé par 

l’arabo-islamisme, pour qui l’objectif de destruction de l’État des Juifs est prioritaire sur celui de création d’un État palestinien. La Cisjordanie est annexée 

par le royaume de Jordanie ; le territoire de Gaza est placé sous administration égyptienne. 

 L’État d’Israël qui se construit dans les années qui suivent est celui de la « nation juive ». 

 Ce concept, on l’a déjà vu, est chargé d’ambiguïtés et de contradictions. Au regard de la tradition, il n’a pas de sens parce qu’il ne peut pas y avoir 

d’autre unité du peuple juif que dans la Torah. Or l’État d’Israël n’est pas juif au sens davidien du terme, c’est-à-dire au sens où il serait légitimé par Dieu 

lui-même à travers la voix des prophètes – ou du Messie. Si une comparaison historique devait être faite, ce serait avec l’État des Asmonéens, qui avait été 

en son temps condamné par les traditionalistes Pharisiens. 

 La « nation juive » qui se reconnaît dans l’État d’Israël est le collectif qui s’autodétermine comme tel, de la même façon que toutes les autres nations, à 

partir d’une histoire (la diaspora) et d’une langue (l’hébreu) partagées. Il ne fait pas de doute que, dans la conscience nationale d’Israël, l’expérience 

historique des persécutions antijuives constitue un élément déterminant (en particulier l’expérience de la Shoah). 

 L’État est fondé sur les principes modernes de la démocratie (représentation électorale, état de droit, garantie des libertés), de la laïcité (séparation de 

l’État et des institutions religieuses), et de la citoyenneté : tout Juif a droit à la nationalité israélienne ; la citoyenneté est reconnue à tous les habitants de 

l’État, quelles que soient leurs origines ethniques ou leurs opinions religieuses (environ 20% de la population israélienne n’est pas juive). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 97 

 
1945 

 
1946 

 
 

1947 

12/1945, USA : H. Truman 
remplace F. Roosevelt. 
Début de la « guerre froide ». 
 
 
Guerre Indous/Musulmans,  
Gandhi. Inde/Pakistan (1953). 
 

11/1945 : Procès de Nuremberg. 
4/7/1946, Pologne : pogromes 
de Kielce et de Varsovie. 
10/1946 : fin du Procès de 
Nuremberg. 
France : renaissance du judaïsme 
Écoles d’Orsay et de Strasbourg : 
Neher, Ashkénazi, Grossman. 
Emmanuel Levinas (1906-1995). 
« Réflexions sur la question juive » 
(J-P Sartre). 

1945-1948 : immigration des 
survivants en Palestine. 
1946 : attentat du Groupe Stern 
à l’Hôtel King David (Jérusalem). 
 
 
Été 1947 : l’Exodus. 
29/11/1947 : l’ONU met fin 
au mandat anglais et décide 
le partage de la Palestine en 
deux États (Résolution 181). 

 
 
1946 : indépendance de la 
Jordanie (monarchie) et de la 
Syrie (république). 
 
 
Violences antijuives dans tout le 
Moyen-Orient. 
(destruction partielle du Codex 
d’Alep en Syrie) 

 
Depuis 1948 – L’État d’Israël et les guerres arabes. 
 

1948 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1960 

 
 
 
 
 
10/1949 : le communisme en 
Chine (Mao Tse Toung). 
1950 : invasion du Tibet. 
 
 
1953, URSS : mort de Staline. 
Révolte antisoviétique à Berlin. 
1956, URSS : Khrouchtchev. 
20ème Congrès du PCUS. 
Révolte antisoviétique en 
Hongrie. 
 
 
 
 
 
 
1959, Vatican : Jean XXIII 

1948-1952 : apogée des 
persécutions antisémites en URSS. 
« Complot des blouses blanches », 
dissolution des organisations juives 
antifascistes, interdiction du « Livre 
noir des crimes nazis contre les 
Juifs d’URSS ». 
Exécutions et déportations. 
1951 : Menahem Schneerson 
(1902-1994), à New York, devient le 
Rabbi de Loubavitch (Habad). 
 
1956, Pologne : la révolte ouvrière 
de Poznan est suivie d’une vague 
d’antisémitisme. 
 

14/05/1948 : Déclaration 
d’indépendance de l’État 
d’Israël (D. Ben Gourion). 
Le Groupe Stern assassine 
Bernadotte (envoyé de l’ONU). 
1949 : occupation de Jérusalem 
Est. La ville est capitale d’Israël. 
1949-1950 : 
Les lois fondamentales (17) : 
 État démocratique et laïc. 
 La citoyenneté est donnée aux 
résidents non Juifs. 
 La « loi du retour » donne à tout 
Juif dans le monde le droit de 
venir s’installer en Israël. 
 
Aliya des Juifs des pays 
arabes. Ceux qui ne partent pas 
sont expulsés. 
Les Protocoles des Sages de Sion 
sont réédités et diffusés dans les 
pays musulmans. 

15/05/1948 : les Arabes 
(Égypte, Liban, Jordanie, Syrie, 
Irak) attaquent Israël. 
Tentative de médiation de l’ONU. 
 
3/1949 : Fin de la guerre. 
La Jordanie annexe la Cisjordanie, 
l’Égypte occupe Gaza. 
1951 : assassinat du roi Abdallah 
de Jordanie par un Palestinien. 
1952-1954 : Nasser. 
Révolution nationaliste en Égypte. 
1956 : nationalisation du canal de 
Suez. Intervention armée 
(Angleterre, France, Israël) stoppée 
par les USA et l’ONU. 
1957 : la Guerre Froide au M-O. 
1958 : révolution en Irak 
(Kassem), union Égypte/Syrie. 
Sayyid Qutb, théoricien égyptien 
de l’islamisme (Frères Musulmans). 
1959 : Yasser Arafat, neveu de Al 
Husseini,  fonde le Fatah au Koweït. 

(17) L’opposition entre les sionistes laïcs et religieux sur la question de la définition de l’État (État juif ou État des Juifs ?) empêche Israël de promulguer 
une Constitution. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 98 

 
LES GUERRES ARABES : LES SIX JOURS ET LE KIPPOUR. 

 Au milieu des années 50, la Guerre Froide est installée. Les États-Unis soutiennent Israël (doctrine Truman du « containment »). Une alliance 

stratégique se met en place entre le monde arabo-musulman et l’URSS (1956 : 20ème Congrès du PCUS et nationalisation du canal de Suez). Dans le camp 

soviétique, l’antisionisme remplace l’ancien antisémitisme russe dévalorisé depuis la Shoah ; dans le camp arabe, le « socialisme national » prend sans 

difficulté le relais du « nationalisme social » inspiré par le fascisme entre les deux guerres. 

 

 A son origine, la lutte armée des Palestiniens contre Israël s’inscrit dans l’héritage idéologique arabo-islamique, qui est antisioniste avant 

d’être nationaliste. Lorsque le Fatah est créé en 1959 par Yasser Arafat, puis l’OLP en 1964 par Ahmed Choukeiry (tous deux formés par la pensée d’Amin 

al Husseini), l’objectif n’est pas de libérer la Palestine, juridiquement créée par l’ONU en 1947, de l’occupation jordano-égyptienne ; il est de détruire 

« l’entité sioniste », c’est-à-dire l’État d’Israël. 

 

 La guerre des Six Jours en juin 1967, préparée par les Arabes et gagnée par Israël, modifie les données du conflit. En occupant la Cisjordanie et 

Gaza, qui sont des territoires placés sous la souveraineté jordanienne et égyptienne, Israël impose qu’une solution globale (un traité de paix) soit trouvée 

au conflit, au-delà de la simple évacuation des territoires qui ne résoudrait rien puisqu’elle restaurerait la situation antérieure qui était illégale et 

provisoire (armistice de 1949). Ce n’est qu’en 1978 (accords de Camp David) que l’Égypte a définitivement abandonné ses prétentions sur Gaza, et en 

1988 que la Jordanie a abandonné la souveraineté sur la Cisjordanie. 

Le fait est que l’occupation de ces territoires, en elle-même logique sur les plans militaire et politique, a libéré en Israël un mouvement annexionniste et 

messianiste qui avait été obligé de tenir compte jusque là de la réalité du compromis territorial. Ce mouvement profite du vide juridique dans lequel se 

trouvent la Cisjordanie et Gaza pour y lancer une politique d’implantations (les « colonies »). Cette nouvelle réalité sur le terrain empêche que la clarté se 

fasse, aux yeux de l’opinion publique internationale, sur les véritables objectifs arabes : le double langage, antisioniste d’un côté et nationaliste de l’autre, 

dispose, avec l’occupation des Territoires, d’une base réelle qui permet d’entretenir la confusion. 

 

 En 1973, les pays arabes se livrent à une nouvelle agression militaire contre Israël (la guerre du Kippour), qui échoue une nouvelle 

fois. Les conséquences en seront un renforcement de la politique d’implantation israélienne dans les territoires, la venue au pouvoir en 1977 du Likoud 

alors que la gauche travailliste dirigeait le pays depuis 1948, et le début de la guerre civile au Liban (1974), provoquée par la présence massive de 

réfugiés palestiniens organisés en quasi État (Fatahland) qui déstabilisent le fragile équilibre confessionnel de ce pays. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 99 

 
1960 

 
1961 : 22ème Congrès du PCUS. 
Début de la déstalinisation. 
1962-1965 : Vatican II. 
1963 : Paul VI. 
USA : assassinat de Kennedy. 
1964 : fin de la ségrégation 
raciale (M-L King, Civil Rights). 
 
 
1967, Vatican : le Saint Office 
(ex Inquisition) est remplacé par 
la Congrégation de la Doctrine 
de la Foi. 
1968 : mouvements étudiants 
contestataires dans le monde. 
Révolte antisoviétique en 
Tchécoslovaquie. 

 
 
L’Église abandonne la notion de 
« peuple déicide » (Encyclique 
Nostra aetate, Paul VI, 1965) – 
malgré l’opposition des évêques 
arabes alliés aux traditionalistes. 
 
 
1967-1968, Pologne : nouvelle 
vague d’antisémitisme après les 
révoltes étudiantes. Les derniers 
Juifs (35000) quittent la Pologne. 
1968 : mort de Chouchani à 
Montevideo (Uruguay). 
 

1960-1962 : Eichmann enlevé, 
jugé et exécuté (Jérusalem). 
 
 
 
Date probable de l’acquisition de 
la bombe nucléaire par Israël. 
 
 
1967 : annexion de Jérusalem 
Est, occupation de la Cisjordanie 
et de Gaza. 
Premières implantations. 
Aliya de Juifs occidentaux. 

 
1962 : indépendance de l’Algérie. 
Révolution nationaliste au Yémen. 
1964 : création de l’OLP. 
Ahmed Choukeiry. 
1965 : début de la guérilla 
palestinienne contre Israël. 
Union Égypte/Syrie et mobilisation 
militaire des pays arabes. 
6/1967 : Guerre des Six Jours. 
09/1967 : Sommet Arabe de 
Khartoum : Pas de paix, pas de 
reconnaissance, pas de négociations 
21/03/68 : bataille de Karameh 
1968, Irak : coup d’Etat du Baas, 
Saddam Hussein. 
1/1969 : Arafat remplace 
Choukeiry à la tête de l’OLP. 
Révolution en Libye (Kadhafi). 

1970 
 

  
 
 
 
1973 : attaque économique des 
pays arabes (OPEP) contre 
l’Occident (prix du pétrole). 
1974 : L’archipel du Goulag 
(Soljenitsyne) 
 
1975 : fin de la guerre du 
Vietnam (USA). 
 
 
1978, Vatican : Jean-Paul II 
 
1979 : le Vatican publie la néo 
Vulgate. 
Invasion soviétique en 
Afghanistan. 

 
 
 
6/9/72 : attentat palestinien aux 
J.O de Munich. 
 
 
11/1974 : l’OLP à l’ONU (discours 
de Arafat). 
 
10/11/75 : l’ONU assimile le 
sionisme à un racisme (résolution 
abrogée en 1991). 

 
 
 
 
 
1974 : reconnaissance de la 
judéité des Falashas (Éthiopie). 
1974 :    Après la guerre du 
Kippour, les partisans du Goush 
Emounim (Bloc de la Foi) lancent 
une politique d’implantation de 
colonies militantes en Cisjordanie 
et à Gaza (18). 
1977 : 1er gouvernement Likoud 
depuis l’indépendance (M. Begin). 
Il soutient la politique de 
colonisation. 

9/1970 : mort de Nasser. 
9/1970 : l’OLP est expulsée de 
Jordanie (Septembre Noir) et se 
replie sur le Liban. 
10/1973 Guerre du Kippour. 
1974 : début de la guerre civile au 
Liban (Chrétiens contre Musulmans 
et Palestiniens). Le « Fatahland » 
devient un quasi État, de Beyrouth à 
la frontière israélienne. 
4/07/74 : mort de Amin Al 
Husseini à Beyrouth. 
11/1977 : Sadate en Israël (Begin). 
9/1978 : accords de Camp David 
entre l’Égypte et Israël (Carter, 
Begin, Sadate). 
3/1979 : Traité de paix entre 
l’Égypte et Israël (Camp David). 
1979 : révolution islamique en 
Iran. Khomeiny. 

(18) Le Bloc de la Foi est fondé par le fils du Rav Abraham Kook, premier Grand Rabbin d’Israël au début du siècle. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 100 

 
L’AMÉRIQUE, L’ISLAMISME, ET LE NOUVEL ANTISÉMITISME. 

 La fin de l’URSS (1989-1991), qui marque l’écroulement du messianisme révolutionnaire communiste (la Chine elle-même se convertissant 

progressivement à la modernité capitaliste), laisse les États-Unis sans concurrence dans la course à l’hégémonie universelle. Le modèle techno-managérial, 

libéral, démocratique et humaniste, s’impose comme norme du lien social et de la gouvernance – à travers des évolutions lentes (en Europe, en Asie), des 

changements de régime (pays de l’ex-URSS), ou des conflits armés (Yougoslavie, Afghanistan, Irak). 

 Hégémonie ne signifie pas toute-puissance absolue, ni que l’imperium américain soit préservé des contradictions et des contestations. Au 

contraire, celles-ci sont plus nombreuses et plus diverses au fur et à mesure de l’expansion du modèle dominant. Elles restent cependant spécifiques et 

dispersées (le « modèle européen », l’altermondialisme, le populisme d’État, etc.). 

 La plus radicale de ces contestations est issue du seul pôle de pensée qui peut encore proposer une alternative universaliste à la mondialisation 

américaine : l’islam politique fondamentaliste. Sous le nom d’islamisme, il vient dans la fenêtre d’opportunité ouverte par la disparition du messianisme 

révolutionnaire, et par l’échec des nationalismes arabes – échec à « construire le socialisme » comme promis aux peuples à travers l’alliance avec le camp 

soviétique ; à unifier le monde arabe, et plus encore le monde islamique, au regard du projet originel de Califat ; à intégrer le monde musulman dans la 

modernité économique, politique et intellectuelle. 

 L’islamisme est le symptôme d’un rapport de l’islam à la réalité historique qui est fondé sur le rejet radical de toute altérité. Une telle posture ne peut 

pas constituer une alternative crédible et conquérante face à l’hégémonie américaine et moderniste. Cette dernière se soutient en effet de valeurs 

inspirées du christianisme réformé, dont le rapport à l’altérité est fondé sur la tolérance, la reconnaissance et l’intégration dialectique des différences. Le 

christianisme anglo-saxon est un syncrétisme déiste et humaniste capable d’absorber et de fédérer, dans la figure de la « spiritualité » (le Dieu de toutes 

les croyances), les attentes les plus diverses en matière de transcendance et d’universalisme. L’Église catholique se rallie tendanciellement à ce 

syncrétisme spiritualiste, depuis Vatican II en 1965 et les Rencontres d’Assise le 27/10/1986. La radicalité de l’islam interdit un tel compromis avec 

l’esprit de l’Histoire – forcer le verrou de cette radicalité constitue tout l’enjeu d’une réforme de l’islam destinée à l’adapter au monde moderne. 

 La contestation islamiste de l’hégémonie moderniste et mondialiste américaine mobilise des connivences hétéroclites, qui vont de l’extrême 

droite à l’extrême gauche. Ces connivences, en tant qu’elles sont à la recherche d’un paradigme universalisant que l’islam lui-même ne peut fournir, 

trouvent aisément un objet commun de détestation dans la figure du Juif, qui présente l’avantage de signifier à la fois et à la carte : l’alliance israélo-

américaine, la résistance religieuse au rationalisme, la singularité rétive à l’universalisme. L’antijudaïsme chrétien ayant fait faillite, et l’antisémitisme 

exterminateur étant moralement démonétisé, c’est sous le nom d’antisionisme que revient, plus ou moins masquée, la haine anti-juive. La Conférence 

« antiraciste » de Durban, en septembre 2001, a marqué la fondation quasi officielle de la réactivation de cette haine (« One Jew, one bullet »). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 101 

 
1980 

 
  

 
 
1985 : « Shoah » de C. Lanzmann. 
 
13/4/1986 : à la synagogue de 
Rome, Jean-Paul II confirme 
l’abandon de l’antijudaïsme par 
l’Église. 

 
 
 
Fin 1984 : aliya des Falashas 
par pont aérien (Opération Moïse) 

Été 1982, Liban : guerre 
israélo-palestinienne. 
Expulsion de l’OLP en Tunisie. 
Répression syrienne contre les 
Palestiniens. 
1980-88 : guerre Iran/Irak. 
1988 : création du Hamas. 
La Jordanie abandonne sa 
souveraineté sur la Cisjordanie. 
1988-1993 : 1ère Intifada. 

1990 
 

1989-1991 : effondrement 
du bloc communiste. 
Chute du Mur de Berlin. 
Eltsine remplace Gorbatchev. 
1991-2000 : guerres en 
Yougoslavie (Croatie, Bosnie, 
Kosovo). 

 
 
 
 
 
 
30/12/1993 : l’Église reconnaît 
l’État d’Israël. 
 
01/1995 : 50ème anniversaire de la 
libération d’Auschwitz. 
12/1995 : mort de E. Levinas 

Aliya des Juifs russes. 
 
 
1991 : fin de l’aliya des Falashas 
(Opération Salomon). 
 
04/1993 : premier attentat-
suicide du Hamas en Israël. 
 
 
11/1995 : assassinat de Rabin. 

Liban : occupation syrienne. 
Invasion du Koweït par l’Irak. 
1990-1991 : Guerre du Golfe. 
1991-1993 : négociations de 
Madrid et Accords d’Oslo.  
Reconnaissance mutuelle de fait 
entre Israël et l’OLP. 
1994 : création de l’Autorité 
Palestinienne. 
10/1994 : traité de paix entre la 
Jordanie et Israël. 

2000 
(5760) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
2004 

 
 
 
 
11/2000, USA : 
G.W. Bush président. 
09/2001, Afrique du Sud : 
Conférence de Durban. 
Antisionisme et antisémitisme. 
11/09/2001, USA : attentats 
de New-York (WTC) et de 
Washington (Pentagone). 
 
 
 
 
 
11/2004 : réélection de Bush. 

03/2000 : Jean-Paul II à 
Jérusalem. 
 
 
 
 
Développement du « nouvel 
antisémitisme » (antisioniste). 
 
 
 
 
 
 
 
2004 : l’Église condamne 
l’antisionisme comme forme de 
l’antisémitisme. 

 
 
 
 
 
 
1/2001 : Sharon 1er Ministre. 
 
 
Israël = 6,5 M habitants 
 Juifs = 5,2 M (80%) 
 Arabes = 1 M (15%) 
Monde = 13 M de Juifs 
 Am. du Nord = 5,6 M (43%) 
 Israël = 5,2 M (40%) 
 Europe = 1,2 M (9%) 
 Ex URSS = 0,4 M (3%) 
 Autres = 0,6 M (5%) 

05/2000 : Israël se retire du Liban 
Sud. 
07/2000 : négociations entre 
Clinton/Arafat/Barak. 
09/2000 : 2ème Intifada. 
12/2000 : échec des négociations 
de Taba (Égypte). 
 
 
09/2001 : Al Qaida revendique les 
attentats de New-York et de 
Washington. 
Guerre USA/ Afghanistan. 
Chute des Talibans. 
 
03/2003 : Guerre USA/Irak. 
Chute de Saddam Hussein. 
11/2004 : mort de Yasser Arafat. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 102 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 103 

 

ANNEXES 
 
Les annexes apportent des informations complémentaires et des précisions sur quelques points qui n’ont pu 

trouver place dans le tableau historique malgré leur importance. 

1. Les noms. Quelques définitions : Hébreux, Israël, Juifs, Judéens, Israélites, Israéliens. 

2. La généalogie biblique, d’Adam à Israël. Elle couvre, dans la Bible, la période qui va du 7ème jour de la 

Création à la descendance de Jacob. Avec Josèphe en Égypte, le peuple d’Israël rejoint l’histoire des Nations. 

3. Les douze tribus d’Israël, et leur répartition géographique en Canaan. 

4. Les royaumes d’Israël et de Juda. La succession des événements, des rois et des prophètes, entre la 

division du royaume de Salomon (930) et le retour à Sion (538). 

5. Les Prophètes de la Torah. Liste et chronologie des prophètes nommément cités dans la partie Névyim de 

la Torah. 

6. Les Écritures Saintes. Des informations utiles pour s’y retrouver dans les différentes versions de la Bible, 

dans les écrits talmudiques, et dans les textes de l’Évangile chrétien. 

7. Les communautés juives dans le monde. L’histoire du peuple juif se déploie essentiellement entre le 

Moyen-Orient, la Méditerranée, et l’Europe. Mais avant et après la grande dispersion du 2ème siècle è-c, des 

communautés se sont installées un peu partout dans le monde. 

8. Entre protection et persécution. Les grandes périodes pendant lesquelles l’existence juive dans l’histoire 

des nations a été plutôt protégée ou plutôt menacée. 

9. Les fêtes juives. Elles sont l’actualisation de la mémoire juive, la présence dans l’existence juive à la fois des 

Commandements et de l’Histoire. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 104 

10. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 105 

 

Les noms : quelques définitions 
 

HÉBREUX C’est le nom donné aux Sémites qui ont migré, dans le courant du 2ème millénaire, de la Mésopotamie vers les côtes 
méditerranéennes (Canaan et Égypte). L’histoire sait peu de choses sur ces populations nomades, qui apparaissent dans les 
textes anciens sous les noms d’ivrit et d’habiru (sur les tablettes trouvées à Tell el Amarna par exemple). 

 Le nom d’Hébreux s’applique généralement à la haute antiquité de ce peuple, du point de vue historique et 
culturel. Il est remplacé par celui de Juifs après l’exil à Babylone en 587. 

 
ISRAËL En hébreu, Israël signifie : « le champion de Dieu », au sens de « celui qui est capable d’être confronté aux puissances 

supérieures sans être terrassé ». Israël est le nom donné à Jacob et à sa descendance par un envoyé de Dieu, après un 
combat qui dura toute une nuit : « Jacob ne sera plus désormais ton nom, mais bien Israël ; car tu as jouté contre des 
puissances célestes et humaines, et tu es resté fort » (Genèse 32, 29). Israël, c’est le nom du peuple de Dieu. 

 Les fils de Jacob forment les douze tribus du peuple d’Israël, qui rejoindront Joseph en Égypte, et qui suivront 
Moïse pour en sortir. 
 David nommera son royaume Israël, pour signifier que c’est le peuple de Dieu en tant que tel qui se constitue 
en royaume, et non un peuple profane comme les autres de la région. 
 A la mort de Salomon, les tribus du Nord en révolte contre l’héritier légitime Roboam conservent le nom 
d’Israël. Les tribus du Sud, rejointes par de nombreux Lévites, forment un État séparé sous le nom de Juda. 
 Israël est le nom qui a été choisi par le mouvement sioniste pour désigner l’État des Juifs. Ce choix impose une 
distorsion au sens du nom, puisque l’État sioniste ne se veut pas religieux. 

 
JUIFS 
 

C’est la traduction de yéhoud, mot araméen désignant les habitants de Juda (au pluriel : yéhoudim). 
 Ce nom a été donné aux exilés libérés par les Perses en 538 avant è-c, puisqu’ils étaient les habitants de Juda 
déportés par les Babyloniens en 597-587 (les habitants du royaume du Nord - Israël - ont disparu après leur 
captivité en Assyrie). 

 
JUDÉE, JUDÉENS 
 

C’est le nom géographique et politique du pays de Juda après la disparition du royaume en 587. 
 Le nom de Judée s’applique à ce territoire jusqu’en 135 è-c, quand Hadrien décide de l’appeler Palestine après 
l’avoir interdit aux Juifs dispersés de force. 

 
ISRAÉLITES 
 

C’est le nom donné aux Juifs de religion, à partir de l’émancipation au début du 19ème siècle en Europe. 
 L’objectif de cette dé-nomination est de faire disparaître le nom de Juif comme celui d’un peuple singulier, 
pour le remplacer par celui d’une religion au sens laïc du terme (une croyance individuelle, sur le modèle 
chrétien). Le nom d’Israélites devient caduc après la Shoah, pendant laquelle les Juifs ont été visés en tant que 
tels et non en tant que pratiquants d’une religion. 

 
ISRAÉLIENS 
 

Ce sont les citoyens de l’État moderne d’Israël. 
 Un citoyen Israélien n’est pas nécessairement Juif, ni au sens national sioniste, ni au sens religieux. Les Arabes 
d’Israël par exemple, musulmans ou chrétiens, sont des citoyens israéliens. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 106 

 
Généalogie biblique, de Adam aux tribus d’Israël 
 

ADAM Eve       
CHETH (et d’autres)    Qaïn et Habel 
ENOCH (et d’autres)    Hanokh 
QEINAN (et d’autres)    Irâd 
MAHALALEL (et d’autres)   Mehouyaêl   
YERED (et d’autres)    Metouchaël    
HANOKH (et d’autres)    Lemekh (+ Ada / Tsila) 
METHOUCHELAH (et d’autres)  Yaval et Youval / Touvalqaïn et Naama 
LEMEKH (et d’autres)    postérité interrompue ou inconnue 

 
NOÉ 

  HAM (la puissance matérielle)   CHEM (le nom, le sens)   YAPHET (la beauté, la connaissance) 
  Le second      L’aîné      Le cadet 
 

KOUCH  > Seba, Havila, Sabta,  Râma, Sabteca        GOMER > Achkenaz, Rifath, Togarma 
> et Nemrod (1er Roi / Babylone)        MAGOG 

MITSRAÏM > tribus (Loudim, Anamim, Lehabim,             Perses  MADAÏ 
       Naftouhim, Pathrousim, Kaftorim,              Grecs  YAVÂN>Elicha, Tharsis, Kittim, Dodanim 

      et Kaslouhim (Philistins)         TOUBAL 
POUT             MÉCHEC 
CANAAN  > Sidon, Heth          TIRÂS 

> tribus (Jébuséens, Amorréens,                 Yobab 
Ghirgachéens, Hévéens, Arkéens,                 Havila 
Sinéens, Arvadéens, Cemaréens,                 Ophir 
Hamathéens)                   Cheba 

ELAM               Abimaël 
         ASSUR               Obal 
         ARPHAXAD > Chélah    Héber    Péleg et Yoktân    Almodad 
         LOUD               Chélef 
         ARAM > Ouç, Houl, Ghéther, Mach           Haçarmaveth 
                 Reou        Yérah 
                 Seroug        Hadoram 
                 Nacor        Ouzal 
                 Tharé              Dikla 
 
 
                ABRAHAM



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 107 

 
 
           THARÉ 

     Mort à Harân 
        (Restés en Babylonie) 

  ABRAHAM      Harân   Nacor 
 Saraï  Agar   Ketoura      Milka 
 (1ère épouse) (servante égyptienne) (2ème épouse) 
                   Béthouel 
              
 ISAAC Ismaël  plusieurs    Saraï Loth  Rébecca    Laban 
 Rébecca    dont MADIAN      avec ses 2 filles 
 (fille de Nacor)              Léa et Rachel 
             
   12 fils (tribus arabes)      AMMON / MOAB (Ruth et Boaz, ancêtres de DAVID) 
            (royaumes arabes) 
 
 
 JACOB       Esaü 
 Léa  (filles de Laban)  Rachel Mahalat 
 (aînée)      (cadette) (fille d’Ismaël) 
  Zilpa   Bilha 
  (esclave de Lia) (esclave de Rachel)  12 fils  EDOM 
             
 
 
1.Ruben 7.Gad   5.Dan  11.JOSEPH    en Egypte (avec une épouse égyptienne : Assénath) 
2.Siméon 8.Asar   6.Nephtali 12.Benjamin 
3.LÉVI 
4.JUDA 
9.Issachar 
10.Zabulon 
10b.Dina (fille)       Manassé 
         Ephraïm 
 
  
      Qéhat 

Amram   +   Yokhévèd 

   MOÏSE Aaron  Myriam



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 108 

 

Les 12 tribus d’Israël 
 
Du nom des douze fils de Jacob, les tribus d’Israël s’installent et se sédentarisent progressivement en Canaan, pendant les 12ème et 11ème siècles avant 

è-c. Pendant cette période, le peuple d’Israël n’existe pas comme État. Les douze tribus sont autonomes et dirigées par des Juges. Le lien entre elles est 

d’ordre spirituel, dans la référence commune au Dieu de Moïse. L’Arche d’alliance symbolise cette unité. Pendant ces deux siècles, Jérusalem reste aux 

mains des Jébuséens : elle sera conquise par David vers l’an 1000, il y installera l’Arche d’alliance. 

 
Au Nord (Canaan) 

- NEPHTALI 
- ASHER 
- ZABULON 
- ISSAKAR 
- DAN     A l’Est du Jourdain (plaines de Moab) 
- MANASSE (fils de Joseph)  - MANASSE (fils de Josèphe) la tribu de Manassé est divisée en deux 
- EPHRAIM (fils de Joseph)  - RUBEN 
(avec Silo et l’Arche d’alliance)  - GAD 
 

Au Centre    
- BENJAMIN 

 
Au Sud 

- JUDA (avec Jérusalem) 
- SIMEON 

 
La tribu de LEVI n’a pas de territoire en propre : les Lévites sont les gardiens du culte, ils sont présents dans toutes les tribus. Moïse était un Lévite. 

Samuel également (dernier Juge, c’est lui qui nomma les premiers Rois d’Israël – d’abord Saül puis David). 

Au cours de la période de la division (9ème, 8ème, et 7ème siècles), Juda et Siméon forment le royaume de Juda. Les dix autres tribus, autour 

d’Éphraïm, forment le royaume d’Israël. La tribu de Benjamin, située entre les deux, change plusieurs fois de parti, mais sera néanmoins déportée à Ninive 

avec celles du Nord. Les Lévites sont accueillis en Juda où ils cherchent refuge, après la division (931-928) et après la destruction d’Israël par les 

Assyriens (722). 

Les  dix tribus déportées à Ninive (722) sont appelées « les tribus perdues ». Elles ont en effet disparu de l’Histoire à ce moment-là. Les Assyriens les 

ont remplacées par des populations d’origine akkadienne (les Koutéens), qui se sont mêlées au reste des Hébreux non déportés. De ce mélange ethnique 

et culturel est née la Samarie. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 109 

 
 
Les royaumes d’Israël et de Juda (928-586) 
 
Établir la chronologie des royaumes d’Israël et de Juda n’est pas chose facile. On dispose du récit de la Bible, mais sa nature prophétique interdit de le 

considérer comme un « livre d’histoire » au sens moderne du terme. 

Les historiens (archéologues pour les sources matérielles, philologues pour les sources scripturaires) s’attachent à comparer le récit biblique avec les 

informations extrabibliques dont ils disposent (archives assyriennes, chaldéennes, égyptiennes, perses). Cela permet de fixer des repères qui établissent 

l’existence de tel roi, de telle guerre, de tel grand événement que l’on retrouve dans la Bible. 

 Les données historiques concernant les royaumes de David et de Salomon étant quasi inexistantes, se pose d’abord la question de la date de la division 

entre Israël et Juda. Les historiens donnent le plus souvent 928 pour la date probable de la mort de Salomon. On peut faire l’hypothèse que le conflit 

entre Roboam et Jéroboam a commencé quelques années avant, Salomon étant déjà fort vieux. Nous avons choisi arbitrairement la date de 938 pour la 

naissance des deux dynasties. 

Les autres dates fixes que nous avons retenues sont 722 pour la destruction d’Israël par les Assyriens, et 586 pour la destruction du Temple de Jérusalem 

par les Chaldéens et la déportation des Judéens à Babylone. 

 La chronologie est établie à partir du texte de la Bible, principalement le Livre des Rois I depuis le chapitre 12, et le Livre des Rois II. Cependant des 

corrections doivent être introduites pour que la datation biblique soit cohérente avec celle des historiens. On ne peut pas se contenter d’additionner les 

durées de règnes indiquées dans la Bible. D’une part parce que ces durées peuvent être approximatives à quelques années près (il n’existait pas à cette 

époque de calendrier universel) ; d’autre part parce qu’elles ne tiennent pas compte des périodes de régence (superposition de deux règnes, quand un 

souverain était trop jeune ou trop vieux pour régner effectivement). 

 Quelques cas particuliers font l’objet d’hypothèses contradictoires chez les historiens. En particulier le règne d’Azaria (Ouzia) dans le royaume de Juda 

(il était lépreux et a été reclus dans une maison d’isolement, mais on ne sait pas combien de temps), et le règne de Péqa dans le royaume d’Israël (il aurait 

duré 20 ans selon la Bible, alors que les historiens lui donnent 2 ans avant d’avoir été assassiné). 

 

 L’orthographe des noms est celle de la Bible traduite par le rabbinat français (éditions Colbo). 

 En surligné gris : les cinq dynasties d’Israël. Les rois de Juda sont tous de la filiation de David. 

 En rouge : les prophètes connus. 

 Les (+) signalent les rois qui « firent ce qui est droit aux yeux du Seigneur ». Les autres pratiquent et/ou encouragent l’idolâtrie. 

 En texte bleu : les événements historiques contextuels. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 110 

 
ISRAËL JUDA 

DURÉE ROIS / ÉVÉNEMENTS DATES DATES ROIS / ÉVÉNEMENTS DURÉE 
22 

 
 

2 
24 

JÉROBOAM (à Sichem) 
 
EMPIRE ASSYRIEN (Ninive) 
NADAB 
BAASSA 
 

938-916 
 
 

916-915 
914-890 

938-921 
 

921-919 
919-878 

ROBOAM (à Jérusalem) 
925 : pillage de Jérusalem par pharaon Séshonq 
ABIAM 
ASA (+) 

17 
 

3 
41 

2 
12 

 
22 

 
 

2 
12 

 
 

28 
 
 

17 

ELA (guerre civile / Zimri) 
OMRI 
(877 : Samarie) 
ACHAB (Jézabel) 
Culte de Baal 

Élie 
ACHAZIA 
JORAM 

Élisée 
 
JÉHU (+) (fils de Josaphat, nommé par Élisée) 
 
 
JOACHAZ 

890-889 
888-876 

 
876-854 

 
 

854-853 
852-840 

 
 

840-812 
 
 

814-797 
 

 
 
880-855 

 
 
 

855-847 
 

847 
846-839 
840-800 

 
 
JOSAPHAT (+) 
 
 
 
JORAM (marié à Athalie, fille d’Achab) 
 
ACHAZIA 
ATHALIE (fille d’Achab) (culte de Baal) 
JOAS (+) 

 
 

25 
 

 
 

8 
 

1 
7 

40 

16 
 

41 
 
 
 
 
 

10 
 

2 
2 
9 
 
 

JOAS 
 
JÉROBOAM II 

Amos 
 

Osée 
 
ZACHARIE / CHALLOUM 
MÉNAHEM 
Hégémonie assyrienne au Moyen-Orient 
PÉQAYA 
PÉQA 
OSÉE 
Sargon II : destruction d’Israël, déportation à 
Ninive, installation des Koutéens 

800-784 
 

788-747 
 
 
 
 

7 mois 
747-737 

 
737-735 
735-733 
733-722 

722 

800-771 
 
 

775-723 
 
 

759-743 
 
 
743-727 

 
 
727-698 

 
711 

AMACIA (+) 
 
 
AZARIA (OUZIA) (+) 
Lépreux 

Isaïe 
JOTHAM (+) 

 
 

ACHAZ 
Michée 

 
EZÉCHIAS (++) (restauration mosaïque) 
Ezéchias demande l’aide de l’Égypte 
Juda vassal de l’Assyrie 

29 
 
 

52 (16) 
 
 

16 
 
 

16 
 

 
29 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 111 

 
7ème siècle  

 
 
EMPIRE DE CHALDÉE (Babylone) 
Nabopolassar 
 
 
 
Fin de l’empire assyrien 
Expansion chaldéenne, guerres contre l’Égypte 

 698-643 
 

 
642-641 
640-609 

 
 
 

 
609 

608-597 

MANASSÉ                                        Joël ? 
Possible assassinat d’Isaïe 
Idolâtrie 
AMON                                          Nahum  
JOSIAS (++) 
Restauration mosaïque, le Deutéronome, 
nouvelle alliance, célébration de Pessa’h 

Sophonie 
Jérémie 

JOACHAZ (destitué par l’Egypte) 
JOÏAKIM (ou ELYAKIM) 

Habacuc 

55 
 

 
2 

31 
 
 
 
 

1 
11 

 Hégémonie chaldéenne au Moyen-orient 
Nabuchodonosor 

6ème siècle 597 
 
 

597-586 

JOÏACHIN 
Juda vassal des Chaldéens. Déportation des 
élites judéennes à Babylone. 
SÉDÉCIAS (ou MATHANIA) 

3 mois 
 
 

11 
  

 
 
 
 
 
 
EMPIRE PERSE 
Cyrus II - Fin de l’empire de Babylone 
Cambyse 
Darius 1er 

 586 
 
 
 
 
 

 
538 

 
520 

 

Prise de Jérusalem par Nabuchodonosor, 
destruction du Temple, exil à Babylone 
Guédalia (gouverneur) 
Fuite en Égypte des derniers Judéens, avec 
Jérémie. Temple d’Eléphantine (Assouan). 

Ézéchiel (à Babylone) 
Second Isaïe ? (à Babylone) 

Daniel (récit plus tardif) 
Cyrus II libère les Juifs, retour partiel à Sion 
ZOROBABEL (roi sans royaume) 
Début de la (re)construction du Temple. 
Les Samaritains s’y opposent. 

Aggée, Zacharie 
Darius autorise la construction du Temple. 
515 : inauguration du Second Temple 
Temple samaritain au Mt Garizim 

 

 Xerxès 1er 
 
 
 
Ataxerxès 1er 

5ème siècle  Malachie (le dernier prophète) 
Ezra (prêtre) Néhémie (gouverneur) 
Restauration mosaïque, création de la Grande 
Assemblée, célébration de Soukot 
 
Assuérus, le vizir Aman, Mardochée, Esther 
 

 

334-323  Conquêtes et empire d’Alexandre 4ème siècle  Le Sanhédrin remplace la Grande Assemblée  



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 112 

 

Les Prophètes de la Torah 
 

La Torah indique à plusieurs reprises que les prophètes en Israël se comptaient « par centaines ». La prophétie était le mode d’expression singulier à 

travers lequel le peuple d’Israël pensait l’Un. Le corpus de la Torah est constitué d’une sélection, canonisée au début de l’ère dite « chrétienne », du dire 

de ces prophètes tel qu’il s’est transmis de génération en génération pendant environ un millénaire – de la période des Juges à la période hellénistique. 

La prophétie fondatrice est celle de Moïse, transcrite dans le ‘Houmach (le Pentateuque). Parmi les prophètes (Névyim : premiers prophètes, derniers 

prophètes et petits prophètes), certains peuvent être situés dans la chronologie de l’histoire d’Israël grâce à des références textuelles qui renvoient à des 

faits attestés, d’autres ne peuvent pas l’être. Les Kétouvim parlent de personnages dont certains étaient des prophètes, mais les textes ne sont pas 

reconnus comme étant eux-mêmes d’inspiration prophétique (par exemple Jonas, Daniel). 

 

Livres de la Torah Prophètes cités Chronologie Événements 
Pentateuque Moïse 13ème siècle Don de la Torah au Sinaï 

Josué  13ème siècle Entrée en Canaan 
Les Juges Déborah 12ème et 11ème siècles Période des tribus 

Samuel 1 et 2  Fin 11ème siècle Conflits avec les Philistins 
Rois 1 et 2 Nathan 

Élie, Élisée 
10ème siècle 
9ème siècle 

David et Salomon 
Royaumes d’Israël et de Juda 

Isaïe Isaïe 1 
Isaïe 2 

8ème siècle 
6ème siècle 

Royaumes d’Israël et de Juda 
Exil à Babylone 

Jérémie  7ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Ézéchiel  6ème siècle Exil à Babylone 

Osée  8ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Joël  Dates inconnues  

Amos  8ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Obadia  Dates inconnues  
Jonas  Dates inconnues  

Michée  8ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Nahoum  7ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Habacuc  7ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 
Sophonie  7ème siècle Royaumes d’Israël et de Juda 

Aggée  6ème siècle Retour de Babylone 
Zacharie  6ème siècle Retour de Babylone 
Malachie  5ème siècle Période perse, avant Ezra 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 113 

 

Les Écritures Saintes 
 
 
Les noms désignant les Écritures juives et chrétiennes 
 
1. Les textes juifs 
 
La TORAH 
 

Nom d’origine hébraïque : enseignement. 
Au sens restreint : le Pentateuque. 
Au sens large : l’ensemble de la Loi révélée, écrite et orale. 
 

Le ‘HOUMACH 
 

Nom d’origine hébraïque : ‘hamesh = cinq 
Désigne le Pentateuque, c’est-à-dire les cinq livres de Moïse. 
 

Le TaNaK Nom d’origine hébraïque. Composé avec les lettres initiales de Torah (Pentateuque), Neviim (Prophètes), Ketouvim 
(Hagiographes). 
C’est la Bible juive. 
 

Le TALMUD Nom d’origine hébraïque : étude. 
Les livres des Sages de Babylonie et de Palestine (du 1er au 6ème siècles è-c). 
 

 
2. Les textes chrétiens 
 
La BIBLE Nom d’origine grecque : le livre. 

Au sens chrétien : l’Ancien et le Nouveau Testaments. 
 

L’ANCIEN TESTAMENT Au sens chrétien : les Écritures d’avant le Christ (la Bible juive avec des variantes). 
 

L’ÉVANGILE (ou 
NOUVEAU TESTAMENT) 

Nom d’origine grecque : la bonne nouvelle. 
Les quatre évangiles et les textes canonisés. 
 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 114 

 
Deux millénaires de pensée et de rédaction 
 
LA BIBLE proprement dite 
Elle comprend : 
 Le Pentateuque (appelé Torah par les Juifs) : de 
la Genèse à Moïse. 
 Les Prophètes : de Josué (la Terre Promise) au 
retour à Sion (après l’exil à Babylone). 
Les Chrétiens parlent de Livres historiques et y 
incluent les Macchabées (2ème siècle avant è-c). 
 Les récits qui n’ont pas valeur prophétique : 
appelés Hagiographes par les Juifs, Livres 
poétiques par les Chrétiens. 

 
Les écrits bibliques ont vraisemblablement été 
rédigés par des scribes et des prêtres du Temple, 
entre la période de Salomon (vers 950) et la 
période d’Ezra (vers 450) – du moins pour le 
Pentateuque et les Prophètes. 
Les autres textes sont généralement datés de la 
période hellénistique (3ème et 2ème siècles avant è-
c.). 
 

La Septante est la traduction de la Torah en 
grec, réalisée à Alexandrie vers 250 avant è-c. 
destinée aux Juifs hellénisés vivant hors de Judée. 
 
Le canon de la Bible juive a été fixé par les 
Sages de Palestine aux 1er et 2ème siècles è-c (les 
tanaïm). La version littérale de référence est 
l’œuvre des massorètes, en Babylonie aux 9ème et 
10ème siècles è-c. 
 
Le canon de la Bible catholique a été fixé par 
les Pères de l’Église, aux 3ème et 4ème siècles è-c. On 
considère que le texte de référence est la version 
latine de Jérôme, dite Vulgate (vers 400). 

L’ÉVANGILE 
Il comprend : 
 Les quatre évangiles des apôtres (Mathieu, Marc, 
Luc, Jean). 
 Les Actes des Apôtres (attribués à Luc). 
 Les 21 Épîtres (dont les 13 de Paul). 
 L’Apocalypse (attribuée à Jean). 
 

 
Les quatre évangiles sont le récit de la vie et de la 
prédication de Jésus. Les autres textes sont la 
prédication des prosélytes, à l’intention des Juifs 
et des païens. 
Il est généralement admis par les historiens que 
les noms auxquels ils sont attribués ne désignent 
que les chefs de file de groupes d’auteurs qui se 
réclamaient d’eux. 
 

 
Les 27 livres qui composent l’Évangile ont 
vraisemblablement été rédigés entre le milieu du 
1er siècle (Concile de Jérusalem) et le début du 
2ème (rupture entre les Juifs et les Chrétiens). 
Ce sont les Pères de l’Église (3ème et 4ème siècles) 
qui en ont fixé le canon. 
 

LE TALMUD 
Le Talmud proprement dit comprend : 
 La Mishna (recueil de la loi orale). 
 La Gemara (commentaires et récits). 
 
Il faut ajouter aux écrits talmudiques : 
 Les midrashim 
 Les baraïtot 
 Les tosseftot 
qui sont diverses versions de commentaires. 
 

 
Les écrits talmudiques sont le recueil et le 
commentaire de la tradition orale du peuple juif, 
de Moïse à la dispersion (soit environ 12 siècles). 
Il s’agit d’une part de textes juridiques (Halakha), 
d’autre part de commentaires, de débats, et de 
récits (Aggadah). 
 

 
Le Talmud et les textes associés ont été 
rédigés à partir de la destruction du Temple en 70 
è-c (les tanaïm), et jusqu’au 6ème siècle (les 
savoraïm). 
« L’auteur » du Talmud est un collectif constitué 
pendant cinq siècles par les Sages de Palestine et 
de Babylonie, qui dirigeaient les yeshivot 
(académies d’étude de la Loi). 
 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 115 

 
Les Bibles, juive et chrétienne   
              En grisé : les deutérocanoniques 

La Bible hébraïque (Tanak) La Bible d’Alexandrie (Septante) L’Ancien Testament (catholique) 
LA TORAH (Pentateuque) 
1. La Genèse 
2. L’Exode 
3. Le Lévitique 
4. Les Nombres 
5. Le Deutéronome 

LEGISLATION ET HISTOIRE 
La Genèse 
L’Exode 
Le Lévitique 
Les Nombres 
Le Deutéronome 

LA LOI (Pentateuque) 
La Genèse 
L’Exode 
Le Lévitique 
Les Nombres 
Le Deutéronome 

LES PROPHETES 
6. Josué 
7. Les Juges 
8. Samuel (1 et 2) 
9. Les Rois (1 et 2) 
10. Isaïe 
11. Jérémie 
12. Ézéchiel 
13. Les Douze petits prophètes (Osée, Joël, 
Amos, Abdias, Jonas, Michée, Nahum, 
Habaquq, Sophonie, Aggée, Zacharie, 
Malachie) 

 
Josué 
Les Juges 
Ruth 
Samuel 
Les Rois 
Les Chroniques 
Ezra et Néhémie 
Esther 
Judith 
Tobie 
Les Macchabées 

LIVRES HISTORIQUES 
Josué 
Les Juges 
Ruth 
Samuel 
Les Rois 
Les Chroniques 
Ezra et Néhémie 
Tobie 
Judith 
Esther (avec ajouts grecs) 
Les Macchabées (1 et 2) 
LIVRES POETIQUES ET SAPIENTIAUX 
Job 
Les Psaumes 
Les Proverbes 
L’Écclésiaste 
Le Cantique des Cantiques 
La Sagesse de Salomon 
L’Écclésiastique (Sagesse, de Ben Sira) 

LES HAGIOGRAPHES 
14. Les Psaumes 
15. Les Proverbes 
16. Job 
17. Le Cantique des Cantiques 
18. Ruth 
19. Les Lamentations 
20. L’Écclésiaste 
21. Esther 
22. Daniel 
23. Ezra et Néhémie 
24. Les Chroniques (1 et 2) 

POETES ET PROPHETES 
Les Psaumes 
Les Proverbes de Salomon 
L’Écclésiaste 
Le Cantique des Cantiques 
Job 
Le Sagesse de Salomon 
L’Écclésiastique (Sagesse, de Ben Sira) 
Les Psaumes de Salomon 
Les Douze petits prophètes (ordre différent) 
Isaïe 
Jérémie 
Baruch 
Les Lamentations 
Ézéchiel 
Daniel 

LIVRES PROPHETIQUES 
Isaïe, Jérémie, Les Lamentations, Baruch, 
Ézéchiel, Daniel (avec ajouts grecs), Osée, Joël, 
Amos, Abdias, Jonas, Michée, Nahum, 
Habaquq, Sophonie, Agée, Zacharie, Malachie. 
 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 116 

 
Petit glossaire introductif au Talmud 
 

 Les types de discours 
Halakha 
 

Ce sont les règles qui organisent l’existence juive. C’est donc un corpus législatif, qui comporte l’énoncé des lois civiles, 
pénales, religieuses. 
Certaines de ces règles ne sont applicables qu’en Éretz Israël, d’autres en diaspora. Les tribunaux rabbiniques (Beth Din) 
sont chargés de l’interprétation et de l’application de la Halakha. 

Aggadah 
 

Du verbe araméen aged = narrer, raconter. Ce sont les récits historiques, les paraboles, les sentences, les anecdotes 
édifiantes, les commentaires, qui comportent un enseignement religieux. 

 
 Les écrits talmudiques 

Talmud Mishna 
 

Recueil de la loi orale. Rédigé par les tanaïm en Palestine au 2ème siècle, et finalisé par Rabbi Yehouda ha Nassi (« le prince 
des Juifs »). Dans l’ordre de prééminence, la Mishna vient tout de suite après le Tanak. 

Talmud Gemara 
 

Compilation des débats et commentaires sur la Michna, qui ont été produits par les amoraïm dans les yeshivot de 
Babylonie entre 200 et 500. 

Baraïta et Tossefta 
(baraïtot et tosseftot) 

Textes rédigés par les tanaïm en marge (compléments) du Talmud proprement dit. 
La tossefta de Palestine comporte les mêmes livres que le Talmud, mais avec des débats et des commentaires non retenus. 

Midrash 
(midrashim) 

Commentaire rabbinique du Tanak. 
Il y a un Midrash halakha, qui explicite le contenu législatif du Tanak ; et un Midrash aggadah, constitué de récits et de 
leçons tirant des enseignements moraux du Tanak. 

 
 Les traités du Talmud 

Six « ordres » (sedarim, pluriel de sédèr), chacun comportant plusieurs traités. Le Talmud dit de Jérusalem (de Palestine) et celui de Babylone ne 
comportent pas exactement les mêmes traités. Celui de Babylone est beaucoup plus étendu (8000 pages contre un millier pour celui de Jérusalem – 
environ), et fait davantage référence. Il y a 63 traités, dont les plus importants sont : 
 
Sédér Zérâïm 
 

Ordre des semences. 
Traités : Péa, Demaï, Kilaïm, Chéviîte, Teroumote, Maâsserote, Maâsser cheni, Hala, Orla, Bikourim. 

Sédér Moêd 
 

Ordre des fêtes. 
Traités : Chabbate, Erouvine, Pessahim, Roch Hachana, Yoma, Soucca, Beitsa, Taânite, Meguila, Moed Qatane, Haguiga. 

Sédér Nachim 
 

Ordre des femmes. 
Traités : Yevamote, Ketouvote, Nedarim, Nazir, Sota, Guittine, Qidouchine. 

Sédér Néziqine 
 

Ordre des préjudices. 
Traités : Baba Qama, Baba Metsia, Baba Matra, Sanhedrine, Makkote, Chevouôte, Avoda Zara, Horayote. 

Sédér Qadachim 
 

Ordre des saintetés. 
Traités : Zevahim, Menahote, Houline, Bekhorote, Arakhine, Temoura, Keritote, Meîla, Tamide. 

Sédér Taharote 
 

Ordre des purifications. 
Traités : Nida. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 117 

 
 

 Les générations talmudiques 
 
Tanaïm 
 

Ceux qui transmettent et qui enseignent. 
Les Maîtres de la loi orale, en Judée puis en Palestine, aux 1er et 2ème siècles è-c. Ils sont les auteurs de la Mishna. Il y a eu cinq 
générations de tanaïm, qui se sont achevées avec Rabbi Yehouda ha Nassi (vers 200 è-c). La principale dynastie de tanaïm est 
celle des Gamaliel. 
 

Amoraïm 
 

Ceux qui discutent et qui interprètent. 
Les Sages palestiniens et babyloniens qui ont rédigé la Gemara, entre 200 et 500 è-c. 
Les amoraïm les plus célèbres sont Abba Arikhah et Samuel, Achi, et Avina. 
 

Savoraïm 
 

Ceux qui examinent. 
Les derniers Sages babyloniens, au 6ème siècle è-c, qui ont achevé le travail des amoraïm, en particulier au niveau de la rédaction 
des textes. 
 

Gaonim 
 

Les « glorieux », c’est-à-dire les savants, les prééminents. 
Le titre a d’abord été donné aux présidents des grandes académies babyloniennes de Soura et Poumbedita. Il a ensuite été porté 
par les Sages de l’époque omeyyade et abbasside (Bagdad), nommés par les Exilarques (du 7ème au 10ème siècles). Les gaonim 
répondaient aux questions religieuses posées par les communautés diasporiques du monde entier. 
Après que le foyer babylonien se soit éteint au 10ème siècle, le titre de gaon peut être reconnu à certains Maîtres particulièrement 
influents (par exemple le gaon de Vilna, au 18ème siècle). 
 

Richonim 
 

Les « premiers ». 
A la fin du 10ème siècle, le centre babylonien disparaît au profit de deux nouveaux pôles diasporiques : l’Andalousie (Califat de 
Cordoue) et Ashkénaze (en Rhénanie, de Mayence à Troyes). A cette époque, les textes fondamentaux sont considérés comme 
établis (Tanak et Talmud). 
Les richonim sont des exégètes, qui commentent les textes et combattent des influences et les critiques extérieures. 
La période des richonim est celle de Rachi et des tossafistes, des maîtres sépharades (Gabirol, Ezra, Lévi, Daoud), de Maimonide, 
de Nahmanide, de la Kabbale espagnole (Moïse de Léon) et palestinienne (Cordovero, Louria). 
Elle s’achève au milieu du 16ème siècle, avec Joseph Caro qui rédige « La table dressée » (Shul’han Aroukh). 
 

Akharim 
 

Les « derniers ». 
Ce sont les Maîtres reconnus comme tels chacun dans leur génération, après Joseph Caro. 
 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 118 

 
La loi écrite, la loi orale, les Sages 
 
 
             ‘HOUMACH 

Révélation du SinaïMoshé 
           Tradition orale 
               
 

       Prophètes 
            
NÉVYIM / KÉTOUVIM 

                      
        Midrash 

 
                                                    Halakha   Aggadah  Ésotérisme (sod) 
 
               TALMUD 

 
                       

           Michna  Baraïta   Siméon bar Yo’haï 
        Tossefta   (Sefer Yétsira) 

     Guemara 
 
                
        RACHI  Tossafot 
 
        MAIMONIDE (Mishné Torah)   MOÏSE DE LÉON (Le Zohar) 
               
        CARO (Choul’han Aroukh)   LOURIA (kabbale de Safed)  S. Tsevi/J. Frank 
                          
 
  MOSÈS MENDELSSOHN   GAON DE VILNA    BAAL CHEM TOV 
 
                    
 Réformés/Libéraux/Conservateurs        Orthodoxes   Loubavitch     ‘Hassidim                A. KOOK (sionistes relig.) 
   



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 119 

 
Les principaux auteurs de la période talmudique 
 
Sous réserve des simplifications qu’implique une telle présentation. 
-50 /+10  Hillel (contre Chammaï) Venu de Babylone à Jérusalem pour revivifier 

l’étude et la pratique de la Loi (Halakha). 
 

Jérusalem 

1er siècle 
(1ère révolte) 

Tannaïm  
1ère génération 
2ème génération 

 
Ben Zakkaï et Gamaliel 1er 
Gamaliel II 

La Mishna 
Fixation du canon biblique. 
 

La répression romaine contraint 
les tannaïm à siéger à Yabné puis 
à Oucha, Tibériade et Césarée. 

2ème siècle 
(2ème révolte) 

3ème génération 
4ème génération 

Rabbi Aqiva 
Siméon Bar Yohaï 

Aqiva soutient la seconde révolte et qualifie Bar 
Khokba de Messie. 

 

180-220 5ème génération Rabbi Yehouda ha-Nassi 
(Le prince des Juifs) 

Rédaction finale de la Mishna. Après la défaite de Bar Khokba 
exil rabbinique en Babylonie. 

220 Amoraïm 
 

Rav (Abba Arikah) à Soura 
Samuel à Neharde’a 

Commentaires de la Mishna. 
La Gemara et la Tossefta. 

Babylonie 
Sassanides 

375-425  Rav Achi 
 

Période rédactionnelle intense (Gemara). 
Lutte contre le zoroastrisme. 

 

470-500  Rav Avina Persécutions sassanides (zoroastres). 
Fin de la rédaction du Talmud. 

 

500-650 Savoraïm  Dernières modifications rédactionnelles. Byzance détruit les Sassanides. 
Conquêtes arabo-musulmanes. 

Du 7ème au 
10ème siècles 

Gaonïm Aaron ben Asher 
Gaon Saadiah (900-950) 
Les Massorètes 

Fixation du texte littéral de la Bible. 
Conflits gaonïm / exilarques. 
Lutte contre Qaraïsme. 
Querelles linguistiques (hébreu / araméen / arabe). 
Questions / Réponses. 
 

Omeyades (Damas). 
Abbassides (Bagdad). 

De 1000 à 
1550 

Richonim - Premier Richon : 
Gershom ben Yéhouda 
A Mayence (960-1028) 
 
- Dernier Richon : 
Joseph Caro (1488-1575) 
A Safed (Palestine) 
 

Gershom ben Yéhouda rédige un Talmud de 
référence, et fonde la 1ère yeshiva ashkénaze. 
Il est le maître de Rachi. 
 
Joseph Caro rédige « La table dressée » (Shulkhan 
Aroukh), qui devient le code législatif de référence. 
Il est le contemporain du Maharal de Prague, et des 
kabbalistes de Safed (Cordovero, Louria). 
 

Fin des Exilarques et des 
yeshivot de Babylonie. 
Deux nouveaux centres : 

Andalousie 
Rhénanie 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 120 

 

Apôtres et évangélistes 
 

 Les douze apôtres 
 
Il y a 12 apôtres, comme les 12 tribus d’Israël dont Jésus renouvelle la filiation (il se dit lui-même « fils de David »). Mais ils sont 14 au final à avoir 
bénéficié du titre « d’apôtre », puisque Judas (Iscariote) a été remplacé par Matthias après sa trahison, et que Paul (Saül de Tarse) a été admis au titre 
« d’apôtre des Gentils » par Pierre, Jean, et Jacques (au Concile de Jérusalem, vers 50). 
 
PIERRE (Simon) Disciple de Jean Baptiste. Le premier (avec son frère André) à suivre Jésus. Chef des apôtres, successeur désigné de Jésus : « Tu es 

Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Église ». Il est le détenteur « des clés du Royaume de Dieu » : c’est à lui que revient le 
pouvoir d’admettre dans l’Église et d’en exclure. Il est donc le symbole du pouvoir institutionnel (le père des Papes). 
Fondateur de l’Église d’Antioche (37 ?). 
Au Concile de Jérusalem (vers 50), il soutient l’universalisme de Paul (conversion des païens, abolition de la circoncision et de la 
casherout), contre les tenants du judéo-christianisme. Sans doute martyr à Rome en même temps que Paul, sous Néron (vers 65). 

ANDRE Disciple de Jean Baptiste et frère de Pierre. Sa vie est mal connue. 
JEAN (Évangéliste) Disciple de Jean Baptiste. Frère de Jacques le Majeur. 

Appelé « le préféré de Jésus » (le second des apôtres, après Pierre). 
Il s’installe à Éphèse, où il meurt vers 98. 
Il donne son nom au 4ème Évangile (le plus tardif), à plusieurs Épîtres, et à l’Apocalypse. 

JACQUES (le Majeur) Frère de Jean. Il n’est pas tout à fait certain que le Majeur et le Mineur soient deux personnages différents. 
Martyr sous Hérode Agrippa (v. 41-44). 

JACQUES (le Mineur) Dit le « frère » de Jésus pour indiquer sa proximité avec celui-ci (ainsi que Pierre et Jean). 
Il organise les premières communautés judéo-chrétiennes. Au Concile de Jérusalem, il contribue à faire basculer la majorité dans 
le sens de l’universalisme (avec Pierre et Paul). Martyr vers 62. 

PHILIPPE Deux personnages portent ce nom (n’en sont-ils qu’un ?) : l’apôtre et un Diacre évangélisateur. 
BARTHELEMY Sans doute le même personnage que Nathanael. Évangélisateur des terres orientales (de l’Arménie aux Indes). 
THOMAS Celui qui a douté de la Résurrection. Comme Barthélemy, évangélisateurs des terres orientales. 
MATTHIEU Fonctionnaire des impôts (« publicain »), poste qu’il abandonne pour suivre Jésus. 

Il donne son nom au 2ème évangile. 
JUDAS (Iscariote) Le traître qui livre Jésus au Sanhédrin et aux Romains (Iscariote/Sicaire ?). Un peu brigand intéressé par l’argent, influencé par 

l’ultranationalisme des Zélotes, il a pu être déçu par le fait que le Royaume annoncé par Jésus n’était « que » spirituel. 
JUDAS ( Thaddée) Plusieurs personnages portent le nom de Judas (ou Jude) et il n’est pas aisé pour les historiens de les distinguer.  
SIMON (le Zélote) Plusieurs personnages portent ce nom, dont on ne sait presque rien. 
MATTHIAS Remplaçant de Judas Iscariote après sa trahison. On ne sait pratiquement rien de lui. 
PAUL (de Tarse) Saul est d’abord un militant antichrétien, avant de se convertir « sur le chemin de Damas ». Il rejoint Pierre pour travailler à la 

fondation de l’Église. Au Concile de Jérusalem (49 ou 50), il contribue à imposer l’universalisme contre le judéo-christianisme. 
Évangélisateur et voyageur, il anime et organise les premières communautés chrétiennes en Anatolie et en Grèce. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 121 

 
 Les quatre évangiles 

 
 
MARC Compagnon de Paul dans ses missions d’évangélisation. 

Mort à Alexandrie v. 68 
Donne son nom au 1er évangile. 

MATTHIEU L’un des 12 apôtres. 
Donne son nom au 2ème évangile (vers 70-85), le plus proche du judéo-christianisme originel. 

LUC Grec (le seul des évangélistes à ne pas être Juif), originaire d’Antioche. Médecin. 
Il n’a pas connu Jésus. Il est un disciple des apôtres. 
Proche compagnon de Paul, qui le convertit au christianisme (missions, épîtres). 
Donne son nom au 3ème évangile et aux Actes des Apôtres (v. 90 ?). 

JEAN 
(Jonathan) 

L’un des 12 apôtres (« le préféré »). 
Donne son nom au 4ème évangile, le plus tardif, écrit à Éphèse (v. 97, après sa déportation à Patmos 94-96, et avant sa 
mort en 98). Auteur présumé de l’Apocalypse. 

 
 

 Des judéo-chrétiens aux pagano-chrétiens 
 
En toute logique, apôtres et évangélistes ne devraient pas trouver place dans une histoire du peuple d’Israël, puisque avec Jésus et ses successeurs, la 

rupture est consommée entre ceux qui transmettent la tradition du Sinaï – les Prophètes, les Prêtres du Temple, les Pharisiens – et ceux qui fondent 

l’Église du Christ. En donnant crédit à Jésus d’être le Messie qui réalise l’alliance universelle, la dissidence chrétienne est en effet d’une autre nature que 

celles des Samaritains, des Karaïtes, ou d’autres dont l’histoire des Juifs est parsemée : elle vise explicitement à mettre fin à l’élection d’Israël. 

J’ai cependant choisi de présenter ici les fondateurs originels de cette rupture, au motif principal que, pendant moins d’un siècle durant lequel elle 

s’effectue (27 : début de la prédication de Jésus ; fin du 1er siècle : Évangile et Apocalypse de Jean), les Chrétiens ne sont encore qu’une secte juive parmi 

d’autres : ils fréquentent la Synagogue et observent les principales mitsvot. L’histoire religieuse les désigne par le nom de judéo-chrétiens. Il faut noter 

que, excepté Luc, les apôtres et les évangélistes sont tous Juifs. 

La rupture universaliste, œuvre de Paul et de Pierre, met plusieurs décennies pour devenir effective et irréversible – entre le Concile de Jérusalem (vers 

50), les travaux de l’académie de Yabné et les révoltes juives au début du 2ème siècle (115-117 et 132-135). Pendant cette période, Paul décrète que les 

disciples du Christ sont libérés des mitsvot (celle de la circoncision étant la plus symbolique (22) et peuvent être recrutés parmi les païens. 

                                            
22 - En abandonnant la marque sur le corps, les Chrétiens abandonnent le corps du peuple. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 122 

 
Les principales communautés juives hors d’Europe et du Moyen-Orient 
 
 

AFRIQUE Éthiopie 
 

Les Falashas. 
Leur origine reste inconnue et les récits traditionnels sont variés : un groupe d’Hébreux perdus dans le 
désert à l’époque de la sortie d’Égypte ? les descendants d’une escorte de la reine de Saba ? une des 
tribus perdues de 722 (celle de Dan, selon le rabbinat d’Israël) ? des Juifs du Temple d’Éléphantine ? des 
réfugiés du royaume judéo-arabe du Yémen au 6ème siècle ? Ou bien un peu de tout cela. 
Les Falashas ont été transportés en Israël par Tsahal entre 1980 et 1990. Il en reste plusieurs milliers qui 
attendent leur tour. 
 

ASIE Indes 
 

Les Marathes (Cochin) et les Bneï Israël. 
Leur implantation pourrait remonter aux comptoirs commerciaux de l’époque phénicienne (10ème et 9ème 
siècles avant è-c) ou bien de l’époque hellénistique (3ème et 2ème siècles avant è-c). Ils ont été découverts 
par les Portugais au 16ème siècle, et ces communautés ont été renforcées par les flux commerciaux de 
l’époque coloniale (Compagnie des Indes). 
Au 20ème siècle, le développement des mouvements nationalistes et de l’islam ont fait disparaître ces 
vieilles communautés isolées, qui sont rentrées en Israël. 
 

 Chine 
 

Kaifeng (entre Pékin et Shanghai). 
Leur présence remonte sans doute aux anciennes routes commerciales (Route de la soie). Les plus vieilles 
traces matérielles datent de la dynastie Song (960-1280). Les Juifs de Kaifeng ont été découverts d’abord 
par Marco Polo (13ème siècle) puis par les Jésuites au 17ème siècle. L’isolement de la Chine à partir des 
Ming (1370-1645) a conduit à la sinisation totale de cette communauté. 
Aujourd’hui un millier de Chinois de Kaifeng se réclament encore du judaïsme. Ils respectent le Shabbat, 
ne mangent pas de porc, et conservent des rouleaux de la Torah que plus personne ne sait lire. 
 

  Harbin (Mandchourie). 
Communauté juive russe installée à la fin du 19ème siècle, après les grands pogroms de 1880, et renforcée 
dans les années 20, après la révolution bolchevique. 
Elle a été dispersée par l’invasion japonaise puis par la guerre civile et la victoire communiste chinoise. 
 

  Shanghai (ghetto de Hongkew). 
Une importante communauté (environ 25.000 personnes) s’est constituée pendant la Seconde guerre 
mondiale, à partir de Juifs fuyant le nazisme et profitant du fait que Shanghai était ville ouverte. 
Après la prise du pouvoir par les communistes, une partie de la communauté a été assimilée et sinisée, 
une autre partie a émigré à Hong-Kong et Macao, où elle a prospéré. 
 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 123 

 
AMÉRIQUE du Sud 

 
Les premiers Juifs sont arrivés avec Christophe Colomb (quelques rescapés de l’expulsion espagnole de 
1492, embarqués comme traducteurs). 
Des Sépharades ont accompagné les colonisateurs espagnols et portugais, du 16ème au 18ème siècles. Ils ont 
été victimes de l’Inquisition jusqu’à son abolition au début du 19ème siècle. 
Les indépendances nationales ont permis aux Juifs de prospérer, surtout en Argentine et au Brésil, terres 
de colonisation. 
A la fin du 19ème siècle, la communauté juive argentine était suffisamment forte pour que Théodore Herzl 
envisage un moment de créer l’État d’Israël dans ce pays. 
 

 du Nord 
 

Les Juifs ont accompagné les premiers colons anglais (Puritains) fuyant les persécutions religieuses, aux 
16ème et 17ème siècles. En bénéficiant de la tolérance protestante et en participant activement à la guerre 
d’indépendance (18ème siècle), ils ont rapidement occupé des postes de pouvoir dans le système politique 
américain. 
Au 19ème siècle, la communauté juive américaine a été renforcée par l’immigration de masse en 
provenance d’Allemagne, d’Europe centrale, de Russie, et de Turquie. Les valeurs morales et civiques 
communes entre eux et les Protestants ont permis une intégration facile (la création du Bnaï Brith, en 
1843 à New-York, consacre celle-ci). En 1885, la Conférence juive de Pittsburgh déclare : 

« A notre époque, où émerge une culture universelle fondée sur le cœur et la raison, nous 
sommes témoins du début de la réalisation de la grande espérance messianique d’Israël en 
la constitution d’un royaume de vérité, de justice et de paix parmi les hommes. Nous ne 
nous considérons plus comme une nation, mais comme une communauté religieuse ». 

 
Le judaïsme américain est en quelque sorte la réalisation idéale de la Haskala. La présence importante 
des Juifs dans les secteurs de la culture et des médias (Hollywood) est emblématique de cette idylle 
universaliste. 
La Shoah, et la nouvelle vague d’immigration qui la suit, conduisent les États-Unis à apporter leur soutien 
à la création de l’État d’Israël (1947-1948). La doctrine Truman et la Guerre Froide (1948-1990), puis le 
conflit avec l’islamisme, consolident l’alliance stratégique israélo-américaine contre les guerres arabes. 
 
Aux Etats-Unis comme ailleurs, le mouvement de retour à l’orthodoxie est très important depuis quelques 
dizaines d’années. 
 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 124 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Les zones en blanc signalent les périodes de menaces et de persécutions. 
 
Les zones en gris signalent les périodes de protection. 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

ATTENTION ! 

Ce tableau ne doit pas être lu au sens strict : protection, menaces et persécutions, ont souvent été simultanées, et ces périodes ne peuvent pas être 

encadrées par des dates précises. La simplification visuelle permet de faire ressortir les moments et les contextes historiques où les Juifs ont été plutôt 

protégés ou plutôt menacés et persécutés. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 125 

 
Entre protection et menaces 

 Espagne Europe Ouest Europe Est Anatolie Moyen-Orient Égypte Maghreb 
200 Rome Rome Barbares Rome  Parthes Rome Rome 

   (pas de Juifs)   Sassa-   
300      -nides   

         
400    Byzance   Byzance Byzance 

 Église/Barbares Église/Barbares Église/Barbares      
500         

         
600         

     Omeyyades Omeyyades Omeyyades 
700 Omeyyades       

  Carolingiens Khazars  Abbassides Abbassides  
800        

  Invasions nordiques  Seldjoukides Seldjoukides Royaumes 
900       arabo-berbères 

 Al Andalus     Fatimides  
1000  Église/monarchie Germanie/Russie     

 Almoravides       
1100  Croisades      

 Almohades     Ayyubides  
1200     (Mongols)   

 Nasrides  Ashkénaze   Mamelouks  
1300  Expulsions      

        
1400        

    Ottomans    
1500 Reconquista    Ottomans Ottomans  

        
1600        

   Antisémitisme Déclin Déclin Déclin  
1700        

  Lumières      
1800  Emancipation    Mehmet Ali  

  Antisémitisme     Colonies 
1900   Shoah / URSS Les nationalismes arabes françaises 

 La démocratie postmoderne    Nationalisme 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 126 

 
Les fêtes juives 
 

NOM DATE 1 DATE 2 Signification / rituel Place dans l’Histoire 
 
En grisé : les fêtes rabbiniques (non prescrites dans la Torah) 
 
SHABATH samedi Jour de la Cessation. 

Interdiction de travailler. 
Prière à la Synagogue. 
Récitation du Kidoush (Sanctification). 
Lecture de la Paracha 

Le 7ème jour de la Création 
(-3760) 

ROSH KHODESH 1er jour du mois lunaire Nouveau mois. 
Journée de la femme (pour sa fidélité à la 
Torah). 

 

TOU BÉSHÉVAT 15 Shevat Février Nouvel an des arbres. 
Montée de la sève avant le printemps. 
On mange des fruits. On plante des 
arbres. 

 

POURIM 13 et 14 Adar Mars Fête d’Esther. 
Reconnaissance envers Dieu. 
Lecture du rouleau d’Esther. 
Fête avec les voisins, les pauvres. 
Représentations théâtrales. 

A Suse, Esther obtient de Assuérus 
(Xerxès 1er) le salut des Juifs menacés 

par le Vizir Aman. 
(début 4ème siècle avant è-c) 

PESSA’H 15 Nissan 
(7 jours) 

Avril Pâque. 
Grand nettoyage (hametz). 
Hametz intérieur (introspection). 
Repas de famille (sédèr). Pain azyme. 
Lecture de l’Exode (Haggadah). 

L’Exode (sortie d’Égypte). 
(v. –1250) 

SHAVOUOT 6 Sivan Juin Fêtes des Semaines. 
Lecture des Dix Paroles. 
Rappel des règles de la Casherout. 

Le don de la Torah au Sinaï 
7 semaines après Pessah 

(v. –1250) 
9 AV 9 Av Août La destruction du Temple. 

Jeûne. 
Lecture : Lamentations (Jérémie). 

Destruction du 1er Temple par les 
babyloniens (-587) et du Second par 

les Romains (+70). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 127 

 
 
ROSH HA SHANAH 1er et 2 Tishri Octobre Nouvelle année. 

On sonne le Shofar. 
Naissance de la conscience morale, 
capacité à entendre Dieu. 
Lecture : le sacrifice d’Isaac. 

6er jour de la Création 

YOM KIPPOUR 10 Tishri Octobre Grand Pardon. 
Shabbat des Shabbat. 
Se souvenir de nos fautes pour pouvoir 
les effacer. 
Jeûne, abstinence, pas de travail. 

Israël est pardonné après le Veau d’or 
(v. –1250) 

SOUKKOT 15 Tishri Octobre Fêtes des Cabanes. 
Faiblesse et fragilité du peuple dans le 
désert. La protection de Dieu. 
On vit une semaine en cabane. 

L’errance dans le Sinaï 
(-1250/-1210), 

HOSHANA RABBA 
SHEMINI ATSÉRET 
SIMHAT TORAH 

22 Tishri 
23 Tishri 
24 Tishri 

Octobre Fête de la Torah. 
On quitte les cabanes. 
Fin du cycle, joie de lire la Torah. 

Du désert à la Terre Promise. 
(v. -1210) 

HANOUKAH 25 Kislev 
(8 jours) 

Décembre Fête des Lumières. 
Le miracle de l’huile. 
La ménora (candélabre à 7 branches). 
On met des bougies (une par jour). 

Réouverture du Temple par les 
Asmonéens après le pillage par 

Antiochos IV (Séleucides). 
(- 164) 

 
 

 TISHRI Septembre/Octobre 
 CHESVAN Octobre/Novembre 
 KISLEV Novembre/Décembre 
 TEVET Décembre/Janvier 
 SHEVAT Janvier/Février 
 ADAR Février/Mars/Avril 
 NISSAN Mars/Avril 
 IYAR Avril/Mai 
 SIVAN Mai/Juin 
 TANMUZ Juin/Juillet 
 AV Juillet/Août 

Les mois de l’année 
juive 

 ELUL Août/Septembre 
 
Les noms de mois juifs datent de l’exil à Babylone. Ils sont d’origine araméenne. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 128 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 129 

 

CONCLUSION. DIEU, LA LOI, LE PEUPLE, ET L’HISTOIRE. 
 

Comment conclure sans aller au-delà de ce qu’il est possible, raisonnablement, de dégager du panorama historique 

qu’on vient de lire ? On ne proposera pas ici une théorie générale de l’histoire des Juifs, ni un exposé des principes 

fondamentaux du judaïsme. L’objectif est plus modeste, et surtout plus réaliste. Il reste dans la perspective de cet 

ouvrage, qui veut être pédagogique, synthétique, accessible. 

Il s’agit en somme de se demander : au terme de cette lecture, que peut-on en retenir qui fait sens au-delà de la 

continuité chaotique des événements ? A travers la diversité des figures historiques, peut-on dégager des fils 

conducteurs, des éléments structurants qui font unité – malgré les divisions internes, l’exil et la dispersion ? 

Nous tenterons la réponse à cette question autour de quelques constats et de quelques hypothèses. 

 

 La durée de l’existence juive dans l’Histoire est exceptionnelle. 

Au regard du savoir historique, elle est attestée depuis le 10ème siècle avant è-c (le royaume d’Israël). Si l’on accorde 

à la Bible le crédit de témoigner d’une mémoire sinon d’une histoire, elle remonte à la première moitié du 2ème 

millénaire, quand les migrations des populations sémites (Amorites) ont conduit l’une d’entre elles, connue sous le 

nom d’Hébreux, de la Mésopotamie jusqu’aux côtes méditerranéennes (Canaan et Égypte). 

Cette longévité est plus encore exceptionnelle si l’on fait ressortir deux de ses caractéristiques : 

La première, qu’elle ne dépend pas d’un enracinement territorial permanent. Les pôles de gravité de l’existence 

juive se sont sans cesse déplacés : Mésopotamie, Égypte, Espagne, Turquie, Allemagne, Europe orientale. 

La seconde, qu’elle est indissociable de la fidélité à une pensée aussi ancienne que le peuple hébreu lui-même, et 

qui constitue, d’une façon ou d’une autre, un référent universel. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 130 

 

 La diversité des formes historiques de l’existence juive est également exceptionnelle. 

Tous les peuples ont vécu sous des régimes différents, dans des cultures variées, en traversant des phases de liberté 

et de puissance, et des phases de soumission et de malheurs. L’expérience historique du peuple juif, à cet égard, est 

cependant particulière. Le tableau chronologique a cet avantage d’en bien montrer l’étonnante diversité (23) : 
 

Les tribus nomades du désert syriaque et de Canaan à l’époque des Patriarches. 

La prospérité puis la captivité dans l’Égypte des pharaons. 

Le royaume (David et Salomon) puis la division nationale (Israël et Juda). 

La destruction par les Araméens de Nabuchodonosor et l’exil à Babylone. 

L’autonomie culturelle et religieuse au sein de l’empire perse puis des royaumes grecs (Ptolémées et Séleucides). 

La révolte contre l’hellénisation et le royaume asmonéen. 

La colonisation romaine, les grandes révoltes, la destruction physique et la dispersion totale sous Hadrien. 

La vie diasporique dans des environnements politiques, culturels et religieux de toutes sortes (de l’Asie centrale à l’Atlantique, de 

la Baltique à l’Afrique). 

L’expérience de la protection, de la prospérité économique et intellectuelle ; et celle des persécutions les plus variées. 

Le fonctionnement en petites communautés plus ou moins isolées, ou bien en grands ensembles quasi nationaux (Ashkénaze). 

La perte de l’unité linguistique pendant 20 siècles (avec le judéo-arabe, le ladino, le yiddish), avant la renaissance de l’hébreu 

comme langue nationale d’Israël. 

Le projet d’assimilation sociale et intellectuelle, dans l’Europe des Lumières et dans les sociétés communistes. 

Le projet nazi de l’extermination totale, et la disparition en quelques années du monde ashkénaze millénaire. 

La construction d’un État national (Israël) confronté depuis plus d’un demi siècle à l’hostilité de son environnement arabe. 

                                            
23 - Le rappel qui suit n’est pas systématique mais illustratif. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 131 

 

 La durée et la diversité de l’existence juive dans l’Histoire conduisent à en interroger l’unité. 

On peut en effet s’appuyer sur l’hétérogénéité des formes historiques de cette existence pour en conclure que l’idée 

d’Être juif ne renvoie à aucune réalité. Ainsi, la filiation entre les Hébreux de Canaan et les Judéens de l’époque 

romaine serait surtout mythique, et les Sépharades et les Ashkénazes se définiraient-ils davantage par les liens 

qu’ils ont entretenus avec leurs environnements respectifs que par une identité commune. 
 

C’est dans le sens d’une telle approche que va la thèse soutenue par Ilan Halévy : Question juive. La tribu, la loi, l’espace (Minuit, 

1981). Cette thèse mérite d’être prise en compte car, à l’érudition et à la qualité de l’exposé, elle ajoute d’être représentative d’un 

point de vue largement répandu, aussi bien dans la culture rationaliste occidentale que dans le monde musulman. Revendiquée 

comme antisioniste et pro-arabe, elle vise à démontrer que la notion de « peuple juif » est purement idéologique, et qu’elle est 

contredite par l’histoire réelle des communautés portant ce nom. Cette notion aurait été, au cours des siècles, l’assise d’un pouvoir 

politico-sacerdotal (la prêtrise du Temple puis les rabbins), consolidé sous forme pré-nationale en Ashkénaze avant de devenir 

l’idéologie du « colonialisme sioniste ». 

Cette thèse est la mise en forme néo-marxiste du point de vue traditionnel de l’islam, selon lequel le judaïsme est un 

détournement de la révélation abrahamique au profit d’un groupe ethno-tribal particulier, en guerre contre les Arabes depuis les 

origines (la sortie d’Égypte et l’installation en Canaan). 

 

L’étude des figures particulières de l’existence juive depuis 3000 ans, qui fait l’objet d’une littérature savante 

prolifique, aboutit à une conclusion paradoxale : elle démontre sans aucun doute la grande diversité et 

l’hétérogénéité de ces figures ; mais elle montre aussi qu’elles sont nouées entre elles par un fil conducteur, qui est 

celui de la relation à la Torah ; et elle ne répond pas à cette question : pourquoi, depuis 30 siècles, un ensemble 

humain se dit « peuple » en référence à la Parole révélée et à ses prophètes (le peuple élu de Dieu). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 132 

 

La résistance de ce fait-là aux événements de l’Histoire, bien que les Juifs ne furent jamais qu’un « reste » sur les 

plans démographique et politique, ne peut pas être réduite à la stratégie de pouvoir d’une caste sacerdotale. Et ce 

d’autant moins que celle-ci n’a jamais construit ni institutions politiques ni procédures formalisées de reproduction. 

Il faut donc rendre compte de son « pouvoir » par le fait du peuple juif, et non l’inverse. 

 

 Le fait de l’existence juive échappe aux catégories de la pensée rationaliste. 

Le nom de Juif est le signifiant d’une existence qui résiste aux définitions essentialistes. Autrement dit : le fait (le 

fatum, la facticité) juif n’est pas réductible aux catégories par lesquelles la pensée rationnelle tente de le définir. 
 

 RACE, ETHNIE. Cette catégorie est largement présente dans les argumentaires judéophobes : dans le cas de l’antisémitisme 

nazi, pour désigner les Juifs comme une « race inférieure » ; dans le cas de l’antijudaïsme universaliste, pour leur reprocher de se 

prendre pour une « race supérieure ». Peut-être y eut-il, aux origines des Hébreux, une unité ethnique. Et encore l’histoire savante 

est-elle incapable de l’assurer, tant les connaissances sur ce point restent fragiles. Dans les textes anciens, on parle d’eux comme 

de tribus mercenaires faisant partie de l’ensemble sémite des Amorites. En tout état de cause, les métissages permanents au cours 

de l’histoire mouvementée des Juifs interdisent absolument d’en parler comme d’une « race ». Quel rapport de ce point de vue 

entre un Juif iranien, un Juif lituanien, et un Falasha d’Éthiopie ? 

A contrario de l’universalisme humaniste, la pensée juive affirme la réalité incontournable et légitime de la différence et de la 

singularité, et de leur transmission générationnelle. C’est ainsi qu’il faut comprendre la loi halakhique de la transmission par la 

mère, qui ne se réduit pas à « loi du sang » au sens donné à ce terme par le biologisme moderne. Ce que transmet la mère juive, à 

travers le processus d’individuation de son enfant, c’est la singularité fondée sur la Torah et la tradition – de même que toute 

mère transmet une singularité à son enfant, n’en déplaise à l’universalisme abstrait (24). 

Ajoutons pour finir que la législation juive sur les conversions rend ce pseudo débat racial totalement vain. 

                                            
24 - La forme structurante de cette singularité transmise par la mère, c’est la langue : la langue maternelle. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 133 

 

 CULTURE. Un simple regard sur l’histoire suffit pour voir que l’idée d’une identité culturelle juive est illusoire, si l’on entend 

par « culture » ce que la sociologie moderne en dit. A travers le monde, les Juifs ne partagent pas la même langue, la même 

littérature ni les mêmes valeurs artistiques, la même nourriture ni la même façon de s’habiller. Quelle culture commune existe-t-il 

entre un Juif d’Istanbul, un Juif de Californie, et un Juif de Moscou ? Les uns mangent le couscous et les autres la carpe farcie ; les 

uns ont été élevés au son de la musique arabo-andalouse, les autres de la musique klezmer ; les uns se reconnaissent dans les 

personnages de Philip Roth et de Woody Allen, les autres dans ceux de Amos Oz. 

 

Si les uns et les autres peuvent cependant se dire Juifs par-delà une telle diversité, c’est que ces formes culturelles sont les 

produits d’histoires et de réalités qui ont en commun d’avoir été structurées depuis vingt siècles par la transmission de la 

tradition rabbinique. C’est tellement vrai que, lorsque disparaît l’un de ces foyers de transmission de la tradition, les formes 

culturelles qui lui étaient liées disparaissent avec lui. C’est ainsi que la culture yiddish, après la Shoah, n’est plus qu’un objet 

muséographique. C’est ainsi que, dans les sociétés d’assimilation en Occident, on ne voit pas qu’il existerait une culture juive 

particulière. 

En réalité la « culture juive » est une métaphore dont le réel est la Torah. Elle est le masque d’une dénégation : c’est ce qui reste de 

l’existence juive structurée par l’étude et la pratique des commandements, quand la référence à la Torah s’estompe. 

 

 NATION. La Torah expose dans quelles circonstances l’idée nationale est venue aux Hébreux (25). Elle est le produit de 

l’incapacité du peuple de Dieu, confronté au réel historique (la corruption et l’injustice, la guerre des Philistins), à faire Retour à la 

Loi (teshouva). L’État national est une concession accordée par Dieu à l’historicité de son peuple, sous condition qu’il soit 

conscient de ce qu’est la réalité du pouvoir, et qu’il en limite les effets par l’étude de la Torah et par une gouvernance morale. 

L’existence juive dans l’Histoire est, de façon permanente, soumise à cette contradiction et à cette tension : entre la condamnation 

de la politique au nom de la Torah (le peuple de Dieu subit l’histoire des nations à la mesure de son éloignement de la Loi) et la 

concession faite par l’Éternel à l’historicité d’Israël pour, a minima, assurer la protection du peuple contre les conséquences les 

plus graves de cette histoire qui n’est pas la sienne. C’est à l’aune de cette contradiction, de nature métaphysique, qu’il faut 

étudier l’existence politique du peuple juif : depuis la présence de Joseph à la cour de Pharaon, le royaume de David et Salomon, 

                                            
25 - Deutéronome 17, 14 et Samuel (1) 8. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 134 

la division entre Israël et Juda, la première destruction de Jérusalem et l’exil à Babylone, les formes ambiguës de l’autonomie au 

sein des empires perse et hellénistique, le royaume des Asmonéens, les révoltes anti-romaines de 66 et de 132, les périodes de 

participation au pouvoir dans des sociétés protectrices (l’Andalousie musulmane, l’Ashkénaze polonaise), jusqu’au sionisme et à 

l’État moderne d’Israël. 

En tout état de cause, donner de l’identité juive une définition nationale est une erreur dès lors que celle-ci serait dissociée du 

rappel des conditions dans lesquelles la Torah accorde au peuple de Dieu un tel statut politico-historique. 

 

 RELIGION. L’identité  juive n’est pas religieuse au sens où l’entend la modernité, d’abord chrétienne puis rationaliste. Juif n’est 

pas le nom du fidèle et du pratiquant d’une croyance, à la fois particulière et de même nature que les autres. Cette réduction est 

celle que l’universalisme humaniste des Lumières a voulu faire subir au nom de Juif, en le remplaçant par celui d’Israélite – 

déplacement nominal qui n’est pas neutre sur le plan sémantique (26). 

 

En réalité, l’idée occidentale et moderne de religion est une invention chrétienne : « Rendre à César ce qui est à César, à Dieu ce 

qui est à Dieu ». Elle suppose que le royaume de Dieu soit déjà-là sur l’axe du temps, et au-delà sur l’axe de l’espace. C’est cette 

topologie qui fonde la co-existence de César et de Dieu, chacun chez soi en quelque sorte – César en gouverneur de la finitude 

terrestre, et Dieu en maître de l’Esprit éternel. On voit bien ici la fondation théorique de la laïcité, qui sera pleinement réalisée à 

partir du 18ème siècle, quand le retour au Christ paulinien, initié par la Réforme et achevé par les Lumières, aura séparé les deux 

partenaires que la décadence de Rome avait temporairement mariés. 

 

Ce dispositif symbolique est étranger à la pensée juive, pour laquelle César n’a aucune légitimité opposable à Dieu. La seule 

souveraineté ne peut résider que dans l’Un Éternel. Il n’y a rien à « rendre à César », qui n’est propriétaire de rien. Le royaume de 

Dieu n’est pas au-delà et il n’est pas déjà-là. Il viendra avec le Messie, dans ce monde-ci, quand le peuple de Dieu, qui n’est pas 

l’humanité universelle, aura fait teshouva – Retour à la Loi du Sinaï. L’ère messianique ouvrira les portes de la Terre Promise et 

verra la reconstruction du Temple. Ce messianisme n’est pas religieux au sens chrétien, ni politique au sens historiciste ; il n’est 

pas concerné par la catégorie de laïcité. 

                                            
26 - L’Israélite n’a pas fait illusion très longtemps. Entre la fin du 19ème siècle et le milieu du 20ème, il a été emporté à la fois par l’antisémitisme et par le 
sionisme. 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 135 

 

 DESTIN. Depuis la Haskalah (les Lumières juives) au 18ème siècle, la condition exilique fait l’objet, chez les Juifs de l’assimilation, 

d’une substantialisation sous le nom de « communauté de destin ». La diaspora serait un mode d’existence définitif marqué par ses 

drames et ses grandeurs, le Retour messianique devenant alors une catégorie purement spirituelle (sur le modèle de la Jérusalem 

céleste des Chrétiens) et non plus une réalité attendue dans l’Histoire. Cette opération suppose une christianisation du judaïsme, 

et qu’un compromis soit passé entre la pensée d’Israël et l’idéologie de la laïcité. 

A contrario de cet aménagement avec l’Histoire, il faut prendre au sérieux l’idée qu’il ne peut y avoir de « destin juif » que dans 

l’attente messianique (27). Que peut-il en effet rester de leur destin, si les Juifs deviennent oublieux de la Torah ? 

 

 ANTISÉMITISME. Dans Réflexions sur la question juive, publié en 1946, Jean-Paul Sartre écrit : « Le Juif est un homme que les 

autres tiennent pour Juif ». Il écrit aussi : « C’est la société, et non un décret de Dieu, qui a fait le Juif ». Il remettra en cause, à la 

fin de sa vie, cette façon de voir les choses (28), qui suppose une essence de l’antisémitisme préexistante au Juif. Cette théorie est 

celle, bien connue, du « bouc émissaire » : les Juifs seraient les victimes, par hasard ou pour des raisons historiques contingentes 

(une crise économique, une guerre, etc.), d’une haine anthropologique qui les prendrait pour objet sans qu’ils n’y soient pour 

rien. Cette idée est au fondement de la récupération humaniste de la mémoire de la Shoah : à nouveau l’être Juif fait l’objet d’une 

forclusion, que l’inflation commémorative tente de masquer. Ce ne sont pas des hommes « en général », qui se trouvent par hasard 

être des Juifs, que les nazis ont mis dans des chambres à gaz. Ce sont des Juifs, visés comme tels par la haine de ce qu’ils sont en 

dépit de l’Histoire (29) – la haine de ce peuple qui transmet la Révélation faite au Sinaï et l’attente messianique. 

Il y a des antisémites parce qu’il y a des Juifs, et non l’inverse. Sinon le racisme ordinaire, qui est indifférent à ses objets (30), 

suffirait largement à soulager la haine de l’autre en général. L’objet de la haine antisémite, c’est ce peuple singulier dont l’être, 

noué malgré lui au don de la Torah, échappe à la prise conceptuelle. 

                                            
27 - Attente messianique que Benny Lévy appelle aussi la pensée du Retour. 
28 - Sur cette remise en cause, il faut lire L’espoir maintenant, dialogue entre Jean-Paul Sartre et Benny Lévy en 1980 (Verdier, 1991), et La cérémonie de 
la naissance (Benny Lévy, éditions Verdier, 2005). 
29 - En dépit de l’Histoire : bien qu’ils en furent les principales victimes d’un point de vue quantitatif, ce ne sont pas les Juifs ashkénazes – pouilleux, 
archaïques, et visibles – qui étaient visés par le nazisme, mais tous les Juifs. Les assimilés occidentaux, qui avaient largement fait compromis avec 
l’Histoire, ont connu le même sort. 
30 - Sur le racisme et l’antisémitisme, voir les livres du psychanalyste Daniel Sibony : Le racisme, une haine identitaire (Christian Bourgois, 1997) et 
L’énigme antisémite (Seuil, 2004). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 136 

 

Face à l’étrangeté d’une telle indétermination, la tentation est grande de vouloir forcer la réalité à entrer dans la 

définition. C’est ce que font, aussi paradoxal et scandaleux que puisse paraître ces rapprochements : les antisémites 

radicaux, qui veulent absolument que l’identité juive soit raciale ; les héritiers des Lumières, qui veulent 

absolument qu’elle soit religieuse ; les sionistes, qui veulent absolument qu’elle soit nationale ; les assimilés, qui 

veulent absolument qu’elle soit culturelle et diasporique. 

 

 L’existence juive est nouée à la Torah, qui est la Loi et l’Histoire du peuple de Dieu. 

Nous voilà revenus à notre question de départ : qu’en est-il de l’unicité du nom de Juif, si les catégories usuelles de 

la sociologie historique ne sont pas pertinentes ? 

Nous avons cependant progressé dans la réflexion : en effet, nous avons trouvé la Torah (l’ensemble de la 

Révélation, écrite et orale, faite aux Hébreux), à l’arrière-plan de toutes les catégories utilisées pour tenter de 

définir l’être juif. 

 
 Nous l’avons trouvée derrière la catégorie de « race », qui est l’impensé d’une substantialisation chargée de ne pas 

nommer ce qui, dans le nom de Juif, résiste à l’historicité. 

 Nous l’avons trouvée derrière la catégorie de culture , qui est la dénégation de ce qui l’origine : la vie communautaire 

structurée par la tradition, dont la Loi et l’étude sont le contenu. 

 Nous l’avons trouvée derrière la catégorie de nation, qui est l’oubli des conditions posées par Dieu à la concession qu’il 

a faite au peuple en lui donnant le royaume de David. 

 Nous l’avons trouvée derrière la catégorie de religion, qui est le paradigme, d’abord chrétien puis rationaliste, d’une 

relation de coexistence (nommée « laïcité ») entre deux catégories contradictoires, la transcendance et la puissance. 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 137 

 

 Nous l’avons trouvée derrière la catégorie de destin exilique, qui installe ce qu’elle nomme dans une permanence qui 

est à la fois oublieuse de l’histoire des Juifs, et oublieuse de l’attente messianique. 

 Nous l’avons trouvée dans la catégorie de l’antisémitisme qui, en définissant l’être juif par la négativité de la haine qui 

le vise (« est Juif celui qui est haï par l’antisémite »), forclos ce qui, dans le nom de Juif, est affirmation d’existence. 

 

Si nous dégageons de ces catégories négatives, chacune caractérisant ce que n’est pas l’identité juive, les éléments 

de positivité à quoi elles renvoient, nous obtenons : « ce qui, dans le nom de Juif, résiste à l’historicité » ; « la 

tradition, dont la Loi et l’étude sont le contenu » ; « les conditions posées par Dieu » ; « la transcendance » ; 

« l’attente messianique » ; « ce qui, dans le nom de Juif, est affirmation d’existence ». 

L’horizon sémantique auquel tous ces termes se réfèrent est celui d’une injonction fondatrice de la Loi, révélée à 

ceux qui ont suivi la voie/la voix du désert (le Sinaï) plutôt que celle de l’Histoire (en Égypte). 

 

Ainsi, c’est d’être marqués par la Torah (31) – le nom de cette injonction - qui constitue les Juifs en 

peuple (32). Ce marquage est au fondement de la persévérance dont ils font preuve dans l’Histoire, 

au fondement aussi de la haine dont ils sont l’objet. 

 

 

                                            
31 - « Te souviens-tu de ce jour où Yahvé a parlé aux hommes ? (…) L’homme crie, hurle, implore, se cache dans des grottes, se recroqueville au fond des 
fossés. Il fait tout pour lui échapper. Mais Yahvé s’est fiché dans son cœur comme un poignard ». Voyage au Sinaï, Nikos Kazantzakis. 
32 - « Cas unique dans l’histoire des religions, les Juifs considèrent que ce n’est pas leur peuple qui a choisi son dieu, mais Dieu qui l’a préféré à tous les 
autres ». Ilana Reiss-Schimmel, dans Les Juifs et le 20ème siècle (sous la direction de Elie Barnavi et Saul Friedländer, Calmann-Lévy, 2000). 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 138 

 

 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 139 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 SERVINCOM avril 2005 



JCB / Avril 2005 / version 2 modifiée              page 140 

 

Le peuple de l’autre rive 
Jean-Claude Baboulin 

 

La réalité juive est, dans notre culture occidentale, à la fois incontournable et méconnue. 

Incontournable : la mémoire de la Shoah ; le conflit israélo-arabe ; les débats sur l’antisémitisme, la laïcité, le « communautarisme ». 

Méconnue : effacée au profit des histoires nationales et politiques, occultée par les traditions chrétienne et rationaliste. 

Nous parlons ici du grand public. Car il existe une multitude de travaux savants sur l’histoire des Juifs, des plus spécifiques aux plus généraux. Mais il 

manquait un ouvrage qui donne à voir, de façon synthétique, 5000 ans de l’histoire de l’humanité pendant lesquels le peuple juif a traversé les empires, 

les conflits, les cultures, en restant lui-même par-delà les dominations subies, les divisions internes, et la diversité des situations diasporiques. Resté lui-

même, c’est-à-dire noué à la Torah écrite et à la tradition orale, qui transmettent la Révélation mosaïque au Sinaï. 

Présentée sous la forme d’un tableau chronologique accompagné de commentaires explicatifs, cette histoire devient accessible à tous.  

 

Jean-Claude Baboulin est né en 1946. Ancien élève des classes préparatoires à l’ENS, il est diplômé de philosophie, sociologie, et lettres supérieures. Il a 

fait sa carrière professionnelle dans le secteur de la communication et de la télévision (recherche, management, conseil). D’origine catholique, il a été 

militant communiste puis maoïste (Gauche Prolétarienne) pendant la décennie 1963-1973. Il a ensuite participé, pendant trente ans,  d’abord à la 

mouvance « rocardienne » puis libérale. 

Sa découverte du fait juif, et de la force d’interpellation de la tradition d’Israël, sont passés par plusieurs étapes : l’impact du film « Shoah » de Claude 

Lanzmann, suivi par un voyage à Auschwitz-Birkenau ; puis la remise en cause des idées, dominantes à gauche, sur le conflit israélo-arabe ; enfin l’étude 

de la pensée de Benny Lévy, qui fut dirigeant maoïste et secrétaire de Jean-Paul Sartre avant de faire retour au judaïsme. 

 


